
Le juriste face à l’éthique. Approches diachroniques
(Paris, 22-23 maggio 2025)

Les 22 et 23 mai 2025 s’est tenu, dans la prestigieuse Salle des Actes de la Faculté 
de droit, d’économie et de gestion de l’Université Paris Cité, un colloque international 
intitulé Le juriste face à l’éthique. Approches diachroniques, organisé sous les auspices 
conjoints de l’Institut de droit romain de l’Université Paris Cité et du Département de 
droit privé et d’histoire du droit de l’Université de Milan. Il a réuni des spécialistes 
venus de plusieurs horizons disciplinaires et géographiques, afin d’examiner, dans une 
perspective diachronique, les multiples façons dont les juristes, de l’antiquité à l’époque 
contemporaine, ont articulé l’exigence de l’éthique et la pratique du droit. 

La confrontation entre le droit et l’éthique représente l’un des carrefours les plus 
complexes et les plus décisifs de la pensée juridique occidentale. Interroger aujourd’hui 
cette dialectique, dans une époque marquée par l’éclatement des référents axiologiques, 
signifie poser à nouveau la question fondamentale de la justice.

Lors de la séance du 22 mai après-midi, présidée par Michel Humbert (Université 
Paris-Panthéon-Assas – Accademia dei Lincei), doyen des romanistes français, les tra-
vaux du colloque ont été ouverts par Lauretta Maganzani (Università Cattolica del Sacro 
Cuore, Milano). Elle a présenté une introduction intitulée Le juriste face à l’éthique. Son 
propos s’est attaché à poser les fondements conceptuels de la rencontre entre la fonction 
juridique et les exigences de l’éthique, en privilégiant la perspective du juriste romain. 
Elle a mis en lumière la distinction fondamentale entre l’éthique comme théorie nor-
mative – issue de la tradition aristotélicienne – et l’éthique comme ensemble de valeurs 
socialement partagées et historiquement situées. Si la première influença peu l’argu-
mentation technique des jurisconsultes, la seconde, en revanche, s’y inscrivit profondé-
ment, informant les solutions à travers les notions de bona fides, aequitas, humanitas. L. 
Maganzani a souligné le génie méthodologique des juristes romains, capables d’intégrer 
ces valeurs dans l’architecture même du raisonnement juridique. En s’appuyant sur des 
penseurs contemporains tels que Nicolò Lipari, elle a plaidé pour une réévaluation ac-
tuelle de cette méthode antique, articulant rigueur formelle et exigence de justice per-
çue. Loin de tout idéalisme ingénu, sa réflexion a dessiné les contours d’un droit à la fois 
enraciné dans la tradition et ouvert aux tensions éthiques de notre temps.

Lorenzo Gagliardi (Università degli Studi di Milano) a ensuite pris la parole avec 
une conférence intitulée Ius naturale et éthique. Il a conduit l’auditoire au cœur des 
textes fondateurs de la jurisprudence romaine, en s’appuyant notamment sur les pre-
miers fragments du Digeste. Partant de la célèbre définition du droit comme ars boni et 
aequi, il a souligné que, selon Ulpien, c’est la iustitia qui précède le ius, et non l’inverse. 
Il a ainsi montré que le ius naturale, défini comme ce qui est toujours bon et équitable, 
coïncide avec une forme d’aequitas absoluta, antérieure et supérieure aux constructions 
artificielles du ius civile ou du ius honorarium. Le ius naturale, selon lui, partage avec 
l’éthique une intersection partielle: certains de ses préceptes – tels que ne pas nuire à 
autrui ou attribuer à chacun son dû –relèvent explicitement d’une philosophie morale.
 
 
DOI CODE: 10.1285/i22402772a15p517 



518

Resoconti

Sabrina Lo Iacono (Università degli studi di Milano) a présenté une communication 
intitulée Contra bonos mores est haec stipulatio. L’immoralité des pactes successo-
raux? S’interrogeant sur la prétendue origine romaine du rejet contemporain des pactes 
successoraux, notamment en droit italien, S. Lo Iacono a proposé une relecture critique 
des sources classiques à l’appui de cette thèse. Elle a montré que les textes traditionnel-
lement invoqués – en particulier D. 45.1.61, C. 8.38.4 et C. 2.3.15 – ne visent pas des 
pactes successoraux à proprement parler, mais des stipulations imposant indirectement 
une obligation d’instituer un héritier. Ces actes, tenus pour contra bonos mores, furent 
frappés de nullité en raison de la contrainte qu’ils faisaient peser sur la volonté du testa-
teur. En revanche, les pacta de hereditate tertii furent déclarés nuls en raison du votum 
captandae mortis qu’ils faisaient présumer, sauf consentement exprès du défunt. S. Lo 
Iacono a ainsi démontré que l’immoralité n’était jamais posée comme un principe géné-
ral, mais appréciée au cas par cas, en fonction du contexte et des conséquences sociales. 
Elle a conclu en soulignant le paradoxe selon lequel des conventions jugées immorales 
par les Romains sont aujourd’hui admises dans plusieurs systèmes juridiques modernes, 
tandis que d’autres, que Rome tolérait, sont désormais prohibées.

David Kremer (Université Paris Cité – Sorbonne University Abu Dhabi) a poursuivi 
les travaux avec une contribution intitulée Les références à l’humanitas dans les libri Ad 
edictum d’Ulpien. Dans une analyse fine des usages terminologiques, D. Kremer s’est 
penché sur la présence de l’argument d’humanitas dans les libri Ad edictum d’Ulpien, à 
la lumière du contexte institutionnel postérieur à la constitution antonine de 212. Loin 
d’y voir un simple appel à la clémence, il a montré que le recours à l’humanitas chez 
Ulpien s’inscrit dans une logique d’ajustement technique des formules de l’edictum 
praetoris aux exigences d’un empire désormais universel. L’humanitas y désigne non 
pas une valeur morale, mais une disposition procédurale propre à garantir une interpré-
tation conforme aux intentions subjectives des novi cives. Elle ne sert ni à corriger une 
injustice ni à introduire une morale douce, mais à renforcer la performativité de l’édit 
dans un cadre élargi. 

Iole Fargnoli (Università degli Studi di Milano – Universität Bern) a proposé une 
réflexion intitulée L’immoralité dans la casuistique romaine. La reconstruction de Phi-
lipp Lotmar (1850–1922). En s’appuyant sur l’essai peu connu mais fondamental de 
Philipp Lotmar, Der unmoralische Vertrag, Iole Fargnoli a restitué la portée heuristique 
de cette œuvre dans la compréhension de la relation entre morale et droit dans le monde 
romain. Elle a souligné la double valeur du texte: d’un côté, comme témoignage de 
la manière dont un pandectiste du XIXe siècle abordait l’éthique juridique; de l’autre, 
comme miroir fidèle d’une tradition casuistique dans laquelle l’éthique ne se limite pas 
à une norme extérieure, mais innerve les raisonnements des jurisconsultes. À travers 
une analyse minutieuse des exemples tirés du Corpus iuris civilis, Lotmar identifie une 
rationalité propre aux juristes romains, qui opéraient une sélection des actes licites selon 
des critères axiologiques. Fargnoli a montré comment ce travail, injustement négligé au 
XXe siècle, fournit un inventaire des sources traitant de l’immoralité contractuelle, et 
offre un modèle d’interprétation fondé sur des principes objectifs. 

La matinée du 23 mai s’est ouverte sous la présidence de Arnaud Vergne (Université 
Paris Cité), qui a introduit les travaux en soulignant la continuité thématique entre les 



519

Resoconti

réflexions de la veille et les interventions à venir, cette fois consacrées aux périodes 
médiévale et contemporaine. L’accent fut placé sur les conditions historiques de trans-
formation du rapport entre éthique et droit, dans un monde marqué par l’autorité ecclé-
siastique, les mutations du pouvoir public et l’essor des figures administratives.

Corinne Leveleux (Université d’Orléans) a ouvert la séance avec une communica-
tion intitulée Pitié et vulnérabilité en droit canonique. Dans une contribution mesurée et 
éclairante, Corinne Leveleux a interrogé la manière dont le droit canonique médiéval a 
pu accueillir ou refléter les exigences morales de la pitié et de la vulnérabilité. Sans re-
vendiquer une systématisation doctrinale, son intervention a mis en évidence la tension 
constante entre l’autorité de l’écrit et la reconnaissance implicite de la fragilité humaine. 
Deux textes emblématiques ont soutenu sa démonstration. Le premier, tiré de la Glossa 
ordinaria d’Accurse, soulignait que le juriste n’a pas besoin d’étudier la théologie pour 
comprendre les choses divines, puisque celles-ci sont déjà traitées dans les corps du 
droit. Le second, extrait des Collationes de Pierre Abélard, posait une distinction nette 
entre droit naturel – inscrit dans la raison et commun à tous: Naturale quidem ius est 
quod opere complendum esse ipsa que omnibus naturaliter inest ratio persuadet – et 
droit positif, fondé sur la coutume ou l’autorité écrite. À travers ces textes, C. Leveleux 
a proposé une lecture du droit canonique comme espace de médiation entre normativité 
institutionnelle et sensibilité éthique.

Prenant le relais de la réflexion engagée sur les vertus morales du juriste médiéval, 
Guillaume Richard (Université Paris Cité – Institut universitaire de France) a proposé 
une intervention intitulée L’administrateur dans la littérature pratique au XIXe siècle: 
un modèle de comportement éthique? Analysant la littérature administrative du XIXe 
siècle, G. Richard a exploré la figure de l’administrateur local – notamment le maire 
– dans une période de transition entre modèle éthique traditionnel et émergence d’une 
logique bureaucratique. Au cœur de son exposé se trouvait l’œuvre de Joseph-Marie de 
Gérando, dont les développements sur la procédure administrative soulignent explicite-
ment le rôle moral du maire, en insistant sur ses fonctions de patronage, de médiation et 
de sollicitude. Cette conception valorise une prudence active, considérée comme vertu 
gouvernante. G. Richard a montré que les recueils comme le Formulaire municipal de 
Miroir ou L’École des Communes prolongent cet idéal, dépeignant le maire comme 
une figure paternelle et pastorale, guidée moins par la contrainte normative que par une 
vocation morale enracinée dans l’Ancien Régime. Toutefois, à mesure que le siècle 
avance, l’usage des formulaires se systématise et se rigidifie, au point de réduire la 
marge d’appréciation des agents locaux. Ce glissement révèle une transformation pro-
gressive: l’administrateur vertueux cède la place au fonctionnaire soumis à l’obligation 
d’exactitude, selon les standards du pouvoir central. 

Isabelle Parléani (Université Paris Cité) a présenté, en tant que dernière commu-
nication du colloque, une intervention intitulée Éthique et sociétés commerciales. La 
conférencière a centré son propos sur les sociétés commerciales de l’époque contem-
poraine, en explorant en particulier les évolutions récentes qui, dans le droit français, 
ont redessiné les contours éthiques de leur activité. À partir de l’exemple emblématique 
des sociétés à mission, elle a interrogé le rôle que peut jouer le droit dans la reconfigu-
ration morale de l’entreprise. Introduites en France par la loi Pacte du 22 mai 2019, ces 



520

Resoconti

sociétés commerciales conservent un but lucratif, mais inscrivent statutairement un ou 
plusieurs objectifs sociaux et environnementaux qu’elles s’engagent à poursuivre dans 
le cadre de leur activité. I. Parléani a montré que ces sociétés ne sont plus de simples 
agents sur le marché économique, mais qu’elles tendent à devenir des acteurs tenus de 
garantir une cohérence entre la finalité déclarée et les pratiques effectives.

Franz-Stefan Meissel (Universität Wien) a enfin présenté les conclusions du col-
loque. Dans un exposé aussi élégant que substantiel, le rapporteur a offert une réflexion 
d’ensemble sur les deux journées de travaux, en proposant une mise en perspective des 
rapports entre droit et éthique, telle qu’elle s’est dessinée à travers la diversité des inter-
ventions. Partant de la célèbre distinction kantienne entre légalité et moralité, il a rappe-
lé combien la pensée juridique européenne s’est construite sur la séparation – mais aussi 
l’interaction – de ces deux sphères normatives. De Kelsen à Savigny, du positivisme au 
droit romain, les différentes traditions invoquées ont montré que le droit, même dans 
ses formes les plus formelles, n’est jamais totalement étranger à l’exigence éthique. 
Meissel a particulièrement insisté sur l’idée d’une éthique de l’application du droit: loin 
de se réduire à la simple exécution de normes, l’activité du juriste suppose une vertu 
propre à celui qui interprète et met en œuvre le droit – ce Rechtsanwender que même 
le positivisme kelsénien ne peut entièrement soustraire à l’éthique. Rappelant la figure 
de Savigny et sa distinction entre concept unidimensionnel et conception pluridimen-
sionnelle du droit, il a souligné combien la tension entre droit formel et équité traverse 
toute l’histoire du droit européen, depuis les responsa des prudents jusqu’aux enjeux 
contemporains de la compliance.

Le colloque a confirmé que le droit ne peut être pensé sans l’éthique, ni l’éthique 
appliquée sans droit. La circulation des idées, la diversité des approches – de l’antiquité 
à nos jours – ont révélé un entrelacs fécond de notions, d’exigences et de pratiques. 
Concluant sur une note de gratitude, Meissel a salué l’intelligence collective qui a animé 
les débats, rendant hommage aux organisateurs, aux présidents de séance, et à l’en-
semble des intervenants qui ont contribué, chacun à leur manière, à éclairer le juriste 
face à l’éthique.

Lorenzo Gagliardi
Università Statale di Milano


