
L’esperienza giuridica dei popoli del vicino Oriente antico

1. Premessa: perché queste pagine

Da qualche anno, ormai, insegno una materia insolita, che però non è nuova. 
I Diritti dell’Antico Oriente Mediterraneo, infatti, è una materia che in Italia esi-
ste da circa un secolo: è stata inaugurata da Evaristo Carusi negli anni Dieci del 
secolo scorso, e, dopo diverse vicissitudini, è stata ripresa e sviluppata da Edo-
ardo Volterra. Dopo la sua morte, poi, è stata portata avanti da Daniela Piattelli, 
e, ancora dopo, da Francesco Lucrezi, anche se limitatamente al Diritto Ebraico.

E veniamo a me. Io sono, a differenza di tutti i professori citati, un’orientali-
sta, nel senso che mi sono laureata in Storia del Vicino Oriente Antico con Ma-
rio Liverani, ed ho, dunque, una formazione principalmente storica e filologica, 
ma mi sono anche accostata al Diritto Romano con il dottorato in Diritto Roma-
no e Diritti dell’Antico Oriente Mediterraneo, grazie agli illustri professori che 
vi insegnavano, e, soprattutto, al professor Luigi Capogrossi Colognesi, che ha 
accettato di farmi da tutor in quella importante tappa della mia formazione, e a 
cui dedico questo breve scritto.

Insegnando questa materia, dunque, e avendo spostato il focus, come auspi-
cato anche da Edoardo Volterra, come vedremo, sui diversi popoli del Vicino 
Oriente Antico, mi sono resa conto della necessità di provare a scrivere una sorta 
di manuale, che, però, a differenza di quelli per le Istituzioni del Diritto Roma-
no, non esiste ancora. Su tale necessità, in realtà, concordava anche il professor 
Capogrossi Colognesi (e anche il mio caro e compianto amico, professor Ma-
rio Fiorentini), ed è per questo che intendo offrirgli questa introduzione, nella 
speranza di non deluderlo e di potergli offrire, nel prossimo futuro, proprio il 
manuale.

Tornando, comunque, alle pagine offerte al nostro caro professore da Mario 
Fiorentini, di cui condivido pienamente le opinioni espresse nel suo breve e 
intensissimo contributo qui raccolto, vorrei premettere alle mie modestissime 
pagine una considerazione generale.

Innanzitutto, la specificità della materia presuppone una formazione piut-
tosto complessa; non bisogna, cioè, accontentarsi delle sole competenze filo-
logiche e storiche, né di quelle soltanto giuridiche. Se si possedessero solo le 
prime, infatti, non si sarebbe in grado di comprendere i testi giuridici nella loro 
specificità, né inquadrarli correttamente nella prospettiva giuridica, che comun-
que proviene dall’esperienza giuridica romana, di molto successiva a quella dei 
popoli del Vicino Oriente Antico: non si avrebbe, cioè, la possibilità di intender-
 
 
DOI CODE: 10.1285/i22402772a15p483 



484

Cristina Simonetti

li ‘giuridicamente’. Ma se si possedessero solo le seconde, viceversa, non solo 
non si sarebbe in grado di leggere autonomamente tali testi, ma non si sarebbe 
neppure in grado di inserirli all’interno del loro contesto storico.

Ovviamente non sono affatto sicura di possedere tutte queste competenze 
in misura sufficiente, ma si tratta di un primo tentativo, e spero che, nonostante 
questi miei limiti, possa essere apprezzato, non solo dal professore a cui è de-
dicato.

2. Avvertenze

Accingendomi a scrivere questa sorta di ‘manuale’ sull’esperienza giuridica 
dei popoli del Vicino Oriente Antico, mi sono resa conto di dover render conto 
di almeno due ordini di problemi che ho dovuto affrontare e ai quali ho provato a 
dare una risposta. Innanzitutto uno relativo agli aspetti concettuali che vengono 
sollevati nel momento in cui si vuole affrontare l’esperienza giuridica di popoli 
antichi che hanno preceduto (e di molto) quella romana. E poi uno relativo ai 
limiti, spaziali e temporali, che si deve porre chi vuole occuparsi dei popoli del 
Vicino Oriente Antico.

Per il primo ordine di problemi, mi giungono in soccorso alcune frasi del 
professor Edoardo Volterra, e per il secondo, invece, mi aiuta quanto mi ha in-
segnato il professor Mario Liverani.

Nelle conclusioni all’introduzione del suo Corso di Lezioni sui Diritti 
dell’Antico Oriente Mediterraneo, infatti, Edoardo Volterra scriveva:

«Allo stato delle nostre conoscenze, più che parlare di determinati diritti dell’an-
tichità, crediamo più esatto parlare di istituzioni giuridiche di determinati popoli 
antichi. La prima espressione può trarre in inganno, inducendo a ritenere che gli 
studi sui documenti in nostro possesso siano già così avanzati da metterci in grado 
di ricostruire dei veri e propri sistemi giuridici, ammesso che per quelle popolazioni 
si possa veramente parlare di sistemi giuridici o di legislazioni nel senso che nel 
linguaggio tecnico ha attualmente questa parola.
Dobbiamo poi tener conto che il materiale a disposizione dello storico dei diritti 
orientali è ben diverso da quello di fronte a cui si trova il romanista. Questo ha 
come oggetto della sua ricerca un sistema giuridico già elaborato dagli stessi Ro-
mani, la cui base logica, il cui metodo di ragionamento e le cui classificazioni sono 
conservate almeno nelle loro grandi linee nel Digesto e nelle Istituzioni di Gaio e di 
Giustiniano. L’orientalista invece deve lavorare su scarse raccolte legislative assai 
diverse da quelle romane, su decine di migliaia di tavolette contrattuali, su un certo 
numero di sentenze giudiziarie, e su decreti e ordini emanati da sovrani e da funzio-
nari, fonti queste dalle quali sino ad oggi non è stato possibile estrarre dei principi 
generali ed ancor meno una sistematica giuridica.



485

L’esperienza giuridica dei popoli del vicino Oriente antico

Pertanto allo stato delle conoscenze attuali data la difficoltà di una classificazione 
su basi scientifiche del vastissimo materiale giuridico proveniente da popolazioni 
dell’Oriente Mediterraneo e da altre le cui civiltà hanno profondamente influenzato 
quelle mediterranee, il criterio più opportuno sembra quello di distinguere i vari 
documenti, sia che abbiano carattere normativo, sia contrattuale, riferendoli ai vari 
popoli presso i quali sono stati prodotti e cercare di trarre da questi documenti così 
distinti nozioni per determinare le istituzioni giuridiche vigenti presso popolazioni 
diverse.
Si potrà così parlare di istituzioni giuridiche dei Sumeri, dei Babilonesi, degli Assiri, 
degli Ittiti, dei Cananei, dei Fenici e dei Cartaginesi, delle popolazioni viventi in 
Egitto, degli Ebrei, dei conquistatori Achemenidi, e di istituzioni vigenti presso le 
popolazioni mediterranee comprese nel loro impero, nonché di istituzioni giuridiche 
vigenti presso le popolazioni mediterranee appartenenti all’impero Seleucide.
Questo criterio può essere oggetto di critica da vari punti di vista. Essa rispecchia lo 
stato delle fonti, appartenenti ad epoche diversissime, abbondanti per talune popo-
lazioni e tali da permettere di seguirne lo svolgimento per lunghi periodi di tempo, 
scarse e frammentarie per altre e tali da non consentire se non conoscenze spora-
diche di talune istituzioni soltanto e solo per un certo lasso di tempo. Da rilevare 
anche la diversa natura di tali documentazioni e la difficoltà di determinarne con 
esattezza l’epoca, difficoltà comune ad ogni branca della scienza orientalistica, data 
l’incertezza che regna nella ricostruzione della cronologia dell’Antico Oriente e 
l’impossibilità talvolta di stabilire la corrispondenza tra questa e quella del mondo 
greco e romano.
La nostra è pertanto una proposta di classificazione meramente provvisoria in at-
tesa che ulteriori conoscenze e progressivi studi permettano di meglio penetrare, 
conoscere e valutare la documentazione giuridica orientale e di ordinarla secondo 
schemi più precisi»1.

Questa lunga citazione mi sembra utile innanzitutto per giustificare l’oggetto 
di questo volume, che si propone di indagare appunto l’esperienza giuridica dei 
popoli che si incontrano nel Vicino Oriente Antico2. Innanzitutto perché quei 
popoli non sono pochi e si distinguono per lingua, religione, cultura, e società. 
Ma anche perché, come magistralmente esposto da Volterra, la documentazione 
giuridica non è sempre presente, e, soprattutto, non lo è sempre nella stessa 
abbondanza e varietà.

1 E. Volterra, Corso di Lezioni Diritti dell’Oriente Mediterraneo, Roma 1970, 8-9.
2 Cfr. lo stesso Volterra nella nota 1 alla sua introduzione, che dice: «Le ripartizioni proposte 

dai giuristi, e di cui ci occupiamo in appresso, confermano che per lo studio degli antichi diritti 
mediterranei si ritiene indispensabile estendere la ricerca anche agli antichi diritti mesopotamici». 
Nel campo orientalistico si preferisce usare una terminologia più esatta dal punto di vista geo-
grafico V. ad esempio la bella opera di M. Liverani, Introduzione alla storia dell’Asia Anteriore 
antica, Roma 1963.



486

Cristina Simonetti

C’è però da osservare che dal 1970 gli studi sono progrediti, e che le fonti, 
pur essendo molto eterogenee e, soprattutto, discontinue, tuttavia ci consentono, 
oramai, di fare delle osservazioni sufficientemente accurate da permetterci di 
descrivere l’esperienza giuridica di quelle antiche popolazioni, o quanto meno 
di alcune di esse.

Le culture del Vicino Oriente Antico, infatti, non sono a noi pervenute at-
traverso una tradizione, come è accaduto, invece, alle culture classiche, se non 
parzialmente3.. La loro riscoperta è stata molto lunga e laboriosa, partendo dalla 
decifrazione della scrittura cuneiforme4, utilizzata per esprimere numerose lin-
gue, appartenenti anche a differenti famiglie linguistiche5, la cui identificazione 
è stata, ed è ancora, molto difficoltosa e, poi, dalla comprensione e traduzione 
dei numerosissimi documenti.

Per quanto riguarda il secondo ordine di problemi, invece, questo studio avrà 
ad oggetto le istituzioni giuridiche dei Sumeri, degli Accadi, degli Assiri, dei 
Paleo-babilonesi (o Amorrei), dei Medio-babilonesi (o Cassiti), dei Neo-babilo-
nesi (o Caldei), ma anche degli Ittiti, dei Ḫurriti (sulla base dei dati provenienti 
soprattutto da Nuzi), delle civiltà fiorite in Siria (Ebla, Mari, Emar e Ugarit, per 
citarne alcune), dei Fenici (per i quali sono scarse le fonti giuridiche) e degli 
Ebrei. Non saranno trattate, invece, quelle relative agli Egiziani, agli Elamiti 
e, poi, ai Medi e ai Persiani, né agli Urartei. Questi ultimi popoli, infatti, non 
rientrano nei limiti geografici del Vicino Oriente antico, così come individuato 
da Mario Liverani,6 e anche perché presuppongono altre competenze.

A tal proposito, inoltre, va ricordato ancora quanto affermato da Liverani: 
«La storia del Vicino Oriente preclassico va ricostruita ex novo sulla base di una 
documentazione primaria, non mediata da uno storico esterno e posteriore ai fatti 
(pur se ad essi più vicino di noi). E qui si innesta il dato di presenza, riguardante 
la documentazione amministrativa (nonché commerciale e giuridica, e in generale 
archivistica), presente talvolta in copia notevole per il fatto banale ma essenziale 
che il materiale scrittorio impiegato (tavolette d’argilla) ha resistito agli incendi e 

3 Alludo ovviamente alla cultura ebraica, che ci è pervenuta grazie alla Bibbia.
4 Si ricorda che la nascita dell’assiriologia si fa risalire al 1865, quando a Londra si concluse 

con successo un esperimento che vide la comprensione di uno stesso testo in cuneiforme sottopo-
sto ai quattro studiosi che dicevano di aver trovato la chiave per la decifrazione.

5 La lingua sumerica, infatti, è una lingua agglutinante, mentre l’accadico è una lingua semi-
tica, come anche l’eblaita e l’ugaritico. L’ittita è indoeuropeo, mentre altre lingue sono ancora 
oscure, come l’urarteo e il ḫurrita, tanto per citarne alcune.

6 M. Liverani, Antico Oriente. Storia società economia, Roma 2011, 12: «Se in questo vo-
lume si è scelta una prospettiva minimale – che riguarda il nucleo basso-mesopotamico con i 
suoi ovvi complementi alto-mesopotamico, siro-palestinese, anatolico, armeno transcaucasico, e 
iranico occidentale – ciò dipende soprattutto da motivi di competenza scientifica personale e dalla 
dimensione stessa del volume».



487

L’esperienza giuridica dei popoli del vicino Oriente antico

all’immersione nel suolo assai meglio di altri materiali che si affermeranno poi e 
altrove (papiro, pergamena, carta)»7.

Per concludere questo discorso, dunque, i limiti di questa ricerca a livello 
sia geografico, sia cronologico (dalla fine del IV millennio a.C. – origine della 
scrittura cuneiforme – alla fine del VI secolo a.C. – conquista di Babilonia da 
parte di Ciro II il grande, 539 a.C. –) sono dettati da una precisa scelta scienti-
fica, tanto più solida se consideriamo, poi, che oggetto di questa ricerca sono le 
istituzioni giuridiche dei popoli compresi in questi limiti. Tutto ciò per ribadire 
che la natura della documentazione presa in esame costituisce sia un’immensa 
ricchezza, sia un enorme limite: gli storici del Vicino Oriente Antico, infatti, 
possono indagare soltanto gli aspetti che siano stati documentati anche8 nelle 
fonti scritte. In assenza di tale documentazione, purtroppo, non si è in grado di 
dire nulla, se non di avanzare ipotesi.

3. Introduzione

Lo studio dell’esperienza giuridica dei popoli del Vicino Oriente antico, dun-
que, ha ad oggetto la documentazione giuridica dei popoli che si sono susseguiti 
nel Vicino Oriente a partire dalla nascita della scrittura e fino alla conquista 
dell’impero neo-babilonese da parte di Ciro II il Grande, re di Persia (539 a.C.).

La scrittura, com’è noto, compare nel Vicino Oriente Antico a partire dalla 
fine del IV millennio a.C. ad Uruk, nella Mesopotamia meridionale, ad opera dei 
Sumeri. Sebbene le fonti scritte in cuneiforme risalgano alla fine del IV millennio 
a.C., tuttavia la nostra capacità di comprendere chiaramente il contenuto dei do-
cumenti parte dal periodo protodinastico II (III millennio a.C.), cioè da quando i 
Sumeri riuscirono ad utilizzare la scrittura per esprimere informazioni più chiare.

Prima di affrontare direttamente lo studio dell’esperienza giuridica dei Su-
meri, che costituirà l’oggetto del primo capitolo, sarà, però, opportuno soffer-
marci su alcune questioni che ci permetteranno di comprendere meglio quanto 
emergerà dalle fonti. 

3.1. Le innovazioni del neolitico
La prima tappa, che contribuì allo sviluppo delle diverse civiltà umane, è 

sicuramente da vedersi nel neolitico, con la nascita dell’agricoltura e dell’al-
levamento del bestiame, che ben presto contribuirono anche alla nascita della 
ceramica e della tessitura.

7 Liverani, Antico Oriente cit. 9.
8 Ovviamente bisogna considerare anche le fonti archeologiche.



488

Cristina Simonetti

Quando gli uomini iniziarono a coltivare piante (per lo più cereali e ortaggi) 
impararono ben presto a concentrare i raccolti in spazi controllabili e difendibili, 
onde evitare il saccheggio da parte degli animali e di altri gruppi umani. Non 
solo, ma gli uomini dovettero anche imparare a contare, per suddividere il rac-
colto in almeno tre parti: una parte destinata al consumo immediato, una parte 
destinata alla semina, per assicurarsi il raccolto dell’anno successivo, e, infine, 
una parte da conservare in caso di raccolto ridotto e/o scambio con materie non 
disponibili.

Queste esigenze spinsero gli uomini a produrre dei contenitori di terracotta, 
in cui conservare il cibo e le sementi, l’acqua da bere, ma anche il latte munto 
dalle pecore e dalle capre, o anche dalle mucche.

Gli uomini iniziarono ad abitare in piccoli villaggi, spesso costruendo ca-
panne, in alcune delle quali concentrare i contenitori di cibo, per permettere di 
sorvegliarli e proteggerli più agevolmente.

Ad un certo punto, però, gli uomini iniziarono a specializzarsi in vari tipi di 
lavoro: se qualcuno si fosse dedicato soltanto a produrre oggetti di ceramica, 
avrebbe presto migliorato la qualità e la quantità della produzione. Anche la 
necessità di difendere le scorte di cibo dagli aggressori, animali o umani che 
fossero, spinse alcuni uomini, più robusti, a dedicarsi solo a questo. Il fatto che 
i ceramisti e i militari passassero il tempo a fare altro, comportava la necessità 
di riservare parte del cibo prodotto dalla comunità anche ad essi e alle loro 
famiglie. Dato che l’agricoltura e l’allevamento consentirono di mantenere un 
numero maggiore di persone rispetto a quelle che lavoravano direttamente la 
terra, questo permise ben presto che anche altri uomini si specializzassero nella 
costruzione di strumenti necessari all’agricoltura (aratri, zappe, falci, macine, 
ecc.), ma anche alla protezione del raccolto (armi) e alla celebrazione di riti volti 
a mantenere propizi gli dèi. Molto presto si rese necessario riconoscere un capo, 
in grado di dirigere meglio il lavoro comune.

In alcuni casi, inoltre, si arrivò a costruire dei depositi più solidi per le scor-
te di cibo (magazzini), con l’uso di mattoni, che vennero utilizzati anche per 
costruire i luoghi di culto, destinati ai simulacri degli dèi, e anche a trovare dei 
sistemi di controllo del consumo del cibo.

Negli anni Cinquanta una studiosa italiana, Enrica Fiandra9, ipotizzò che la 
presenza di cretulae (grumi di argilla) sigillate e raccolte per un certo periodo 
di tempo, rinvenute in molti siti archeologici di epoca preistorica e protostorica, 
servisse a controllare il corretto consumo delle scorte alimentari.

9 E. Fiandra, A che cosa servivano le cretulae di Festos, in 2nd International Conference on 
Crete, Athens 1968, 383-397. 



489

L’esperienza giuridica dei popoli del vicino Oriente antico

Se si fosse deciso, ad esempio, che il cibo contenuto in una certa giara fos-
se dovuto bastare per il prelievo di trenta razioni, ogni volta che una persona 
avesse prelevato la sua razione, dopo averla presa, avrebbe apposto un grumo 
d’argilla sul coperchio (una pezza di stoffa tenuta con una corda, ecc.) sul quale 
avrebbe impresso il suo sigillo. Il successivo avrebbe tolto la cretula, fatto il suo 
prelievo e apposto un’altra cretula con il suo sigillo, e così via. Quando poi si 
fosse svuotata la giara, avrebbero potuto controllare il numero di cretulae e an-
che l’identità delle persone che avevano prelevato il cibo, la cui autorizzazione 
era dimostrata dal possesso di un sigillo. A quel punto, se tutto si fosse svolto 
regolarmente, si sarebbero gettate tutte le cretulae insieme e si sarebbe procedu-
to con lo svuotare un’altra giara, e così via.

Questa teoria convinse subito gli archeologi e gli studiosi10, che si chiede-
vano, infatti, il motivo per cui rinvenissero in certi luoghi (intercapedini o al-
tro) rilevanti concentrazioni di cretulae. Molti archeologi si rivolsero ad Enrica 
Fiandra per farle valutare le cretulae sigillate trovate nei rispettivi scavi. Ben 
presto la studiosa si rese conto che, con la complessità sociale, si iniziarono a 
riservare determinati luoghi alla conservazione del cibo. In età protostorica11, 
cioè, era possibile chiudere dei contenitori all’interno di specifiche stanze, le 
cui porte a loro volta venivano chiuse avvolgendo delle corde a dei pioli infissi 
nella parete accanto alla porta: su queste corde venivano apposte sempre delle 
cretulae, ma i sigilli che vi venivano impressi erano meno numerosi di quelli che 
consentivano il prelievo delle razioni alimentari. In sostanza, si stavano creando 
delle figure autorizzate ad aprire le porte (i magazzinieri), che avrebbero potuto 
controllare l’ingresso, all’interno del magazzino, di più persone, autorizzate a 
prelevare le razioni12.

3.2. La complessità sociale
La società, che è giunta alla creazione di un sistema di scrittura, era una so-

cietà molto complessa.
Gli uomini che crearono per primi la scrittura, infatti, vivevano in un am-

biente molto difficile, in cui non pioveva a sufficienza, anche se l’acqua non 

10 Enrica Fiandra, infatti, ottenne il Michael Ventris Award for Mycenaean Studies nel 1960 
con A Comparative Study of Claysealings in Egypt with thoose come from Crete and Lerna.

11 O protopalaziale, come a Festos, ma anche in città del Vicino Oriente Antico, come, ad 
esempio, Arslantepe.

12 Cfr. P. Ferioli, E. Fiandra, Arslantepe locks and the Śamaš ‘key’, in M. Frangipane, H. 
Hauptmann, M. Liverani, P. Matthiae, M. Mellink (a c. di), Between the Rivers and over the 
Mountains. Archaeologica Anatolica et Mesopotamica Alba Palmieri Dedicata, Roma 1993, 269-
287 dove addirittura si rinvennero delle cretulae apposte a una serratura di legno.



490

Cristina Simonetti

mancava perché tale luogo era caratterizzato dalla presenza di due ampi fiu-
mi. Vicino ai fiumi era dunque possibile irrigare i campi, ma il regime di quei 
fiumi non era molto costante: in determinati periodi dell’anno, per lo più in 
primavera, infatti, essi si ingrossavano e tendevano ad esondare, per cui quegli 
uomini iniziarono a scavare dei canali e a costruire delle dighe. In questo modo 
riuscirono a coltivare anche aree più distanti dai fiumi e con il tempo riuscirono 
a comprendere come e quando allagare i campi per ottenere una produzione più 
abbondante di raccolto.

Questi uomini ben presto si organizzarono politicamente in città-stato, con a 
capo un re: era necessario che una persona orientasse gli altri a scavare il canale 
in una o in un’altra direzione, a decidere dove raccogliere l’orzo mietuto e a 
come suddividerlo per consumarlo lentamente, a come proteggerlo dall’attacco 
degli animali e di altri gruppi di uomini, eccetera.

Dobbiamo pensare, dunque, che questi antichi abitanti della Mesopotamia 
avevano dovuto formare delle comunità piuttosto complesse: non solo c’era-
no agricoltori e allevatori, ma anche personale che si dedicava allo scavo dei 
canali, alla costruzione di dighe, alla fabbricazione di strumenti di lavoro, alla 
lavorazione dei metalli, alla lavorazione del legname e della pietra. Dato che in 
Mesopotamia non ci sono alberi, né miniere di metalli, né cave di pietra, una 
parte della popolazione si era specializzata nei commerci a lunga distanza.

A questo punto, cioè, gli uomini che vivevano nella Mesopotamia meridio-
nale avevano dato vita a delle società molto complesse, che utilizzavano il siste-
ma delle cretulae, conoscevano diverse figure professionali, ma si erano anche 
dotate di una classe dirigente più variegata. Non solo c’era un capo politico, 
ma c’erano anche delle figure dirigenziali in vari settori: c’erano degli ufficiali 
militari, dei mercanti, dei responsabili dei magazzini, dei sacerdoti specializzati 
nel culto delle varie divinità in cui credevano, dei responsabili per la costruzione 
di dighe, per l’escavazione dei canali, per la manutenzione delle strade, per la 
costruzione di cinte murarie, ma anche di imbarcazioni per il trasporto di uomini 
e merci, per il controllo dell’ordine interno, ecc.

C’è da dire, inoltre, che l’economia degli abitanti della Mesopotamia meri-
dionale era talmente ricca, che si doveva basare sostanzialmente su due grandi 
settori: da un lato, cioè, quello pubblico, da cui dipendevano le persone che non 
si occupavano direttamente della produzione di cibo, e dall’altro quello privato, 
dove i proprietari di terre si dedicavano esclusivamente alla produzione di cibo. 
Chi apparteneva a questo secondo settore, però, utilizzava anche gli strumenti 
prodotti dagli artigiani, beneficiava del favore degli dèi, della protezione milita-
re, della regolamentazione delle acque, ecc. Diciamo, dunque, che l’economia 
mesopotamica era molto ricca perché la parte della popolazione che produceva 
il cibo ne produceva talmente tanto da poterne riservare una parte da destinare 



491

L’esperienza giuridica dei popoli del vicino Oriente antico

alla popolazione che apparteneva all’altro settore, che, pur non dedicandosi di-
rettamente alla produzione del cibo, tuttavia vi contribuiva fornendo ai contadini 
strumenti di lavoro e di difesa ben più efficienti, a gestendo e mantenendo costru-
zioni idrauliche e di difesa, provvedendo, con i commerci, a procurare quei beni 
che non esistevano in Mesopotamia, ma che erano necessari alla vita di tutti. 

Possiamo dire, dunque, che nella Mesopotamia meridionale si era creata 
un’economia complessa, basata su due settori distinti e complementari, più ri-
spondenti alle esigenze richieste per l’efficiente sfruttamento dell’ambiente in 
cui si trovavano.

Come vedremo dunque nel prossimo paragrafo, la complessità del sistema 
socio-economico della Mesopotamia meridionale ha creato una altrettanto com-
plessa produzione documentaria, che ci consente di indagare entrambi i settori.

3.3. Come nasce la scrittura cuneiforme (la teoria dei gettoni)
La scrittura cuneiforme, infatti, nasce proprio nella Bassa Mesopotamia, ma 

essa costituisce il perfezionamento di un sistema nato qualche millennio prima 
in parecchi luoghi del Vicino Oriente Antico e anche in altre aree.

Come dimostrato chiaramente da Denise Schmandt-Besserat13, essa nasce 
dall’esigenza degli antichi abitanti del Vicino Oriente Antico, ma anche delle 
regioni limitrofe, di documentare alcuni trasferimenti di merci diverse. In molti 
siti delle aree del Mediterraneo orientale, ma anche del Vicino Oriente Anti-
co, fino all’Iran, infatti, sono stati rinvenuti, a partire dall’VIII millennio a.C., 
dei piccoli manufatti d’argilla di forme diverse. Tali manufatti, detti tokens, o 
gettoni, inizialmente vennero rinvenuti raggruppati, ma sciolti, in parecchi siti. 
Secondo la studiosa, essi venivano raggruppati in sacchetti o in ceste, che poi 
sarebbero state chiuse con dei grumi d’argilla sigillati dalle persone che ne assu-
mevano la responsabilità. Ma, a partire dalla metà del IV millennio a.C. (3500 
a.C.), a Uruk e a Susa, iniziarono ad essere inseriti all’interno di sfere d’argilla 
cave (dette bullae) che offrivano un grande vantaggio: non solo il contenuto era 
protetto, ma, in più, si poteva imprimere direttamente sulla superficie della bulla 
il sigillo di chi aveva autorizzato il trasferimento, garantendo così chi avrebbe 
dovuto aprirla.

Ad esempio, se si affidavano delle pecore ad un pastore X, quando il pa-
store fosse tornato, si sarebbe aperta la bulla sigillata da X e si sarebbe potuto 
controllare che gli erano state affidate 70 pecore. Poniamo, poi, che al pastore 
Y ne fossero state affidate 100, al suo ritorno si sarebbe potuto controllare che 
avrebbe dovuto riportarne 100, e così via. 

13 D. Schmadt-Besserat, Before Writing. From Counting to Cuneiform, Austin 1992.



492

Cristina Simonetti

Ma quasi subito (3350 a.C.) i responsabili di questi archivi pensarono di im-
primere sulla superficie della bulla anche i gettoni introdotti, in modo da poterne 
controllare il contenuto senza doverla rompere. Ad esempio, se un mercante 
fosse stato incaricato di portare dei beni in una zona lontana, dovendo effettuare 
delle tappe, avrebbe potuto controllare in qualsiasi momento il quantitativo di 
beni affidatagli, senza dover rompere la bulla. 

Ben presto, però, questi stessi amministratori si resero conto anche dell’i-
nutilità di inserire i gettoni all’interno delle bullae d’argilla cave: era meglio, e 
più pratico, limitarsi a imprimere i gettoni su una tavoletta piatta su cui poi si 
sarebbero potuti imprimere anche i sigilli. In questo modo erano nate le tavolet-
te d’argilla. E poco dopo, sempre a Uruk e a Susa, gli amministratori si resero 
conto che sarebbe stato più semplice distinguere il numeratore dal numerato: 
distinguere il numero dalla tipologia merceologica avrebbe fatto risparmiare 
spazio nella tavoletta. Questa tappa, per arrivare alla quale gli amministratori 
dovettero compiere una forma di astrazione importante, comportò un risparmio 
di spazio sulla superficie della tavoletta. Siamo alla fase delle tavolette ‘nume-
rico ideografiche’14.

A questo punto, ma soltanto a Uruk, gli amministratori si resero conto di 
poter attribuire a ciascun gettone, impresso (ma, ormai, soltanto inciso) sulla 
superficie della tavoletta, non solo il significato ideografico, ma anche quello 
logografico, ovvero fonetico. Dato che ad Uruk parlavano la lingua sumerica, 
caratterizzata dall’agglutinazione15 e dalla prevalenza di parole monosillabiche 
o bisillabiche, fu abbastanza semplice questo passaggio e, dunque, la creazione 
di una vera e propria scrittura.

Attraverso la scrittura, infatti, gli amministratori non solo erano in grado di 
veicolare il significato del simbolo (che essendo nato come ideografico poteva 
essere inteso anche da altri amministratori che non parlavano il sumerico), ma 
anche il suo suono (logogramma), e indicare anche i fonemi, cioè dei suoni. 
Una lingua con un alto numero di parole monosillabiche, infatti, ha un’alta per-
centuale di omofoni (parole che hanno lo stesso suono), e quindi è possibile 
indicare suoni, che combinati in certi modi particolari, potevano veicolare anche 

14 R.K. Englund, Texts from the Late Uruk Period, in J. Bauer, R.K. Englund, M. Krebernik 
(eds.), Mesopotamien: Spāturuk-Zeit und Früdynastische Zeit, Gottingen 1998, 15-33.

15 Le lingue agglutinanti non sono flessive, cioè le parole non sono declinate e coniugate, 
ma restano invariate: il genere, il numero, il caso (per i sostantivi, i pronomi e gli aggettivi) e il 
tempo, il modo, ecc. (per i verbi), vengono espressi da elementi grammaticali esterni alla parola, 
che si aggiungono alla radice (o termine-base) nominale o verbale che sia, formando una catena. 
Ad esempio, per dire figlio si dice dumu, figli si dice dumu.meš (figlio-tanti), figlia dumu.mí 
(figlio-femmina), a mio figlio dumu.mu.ra (figlio-mio-a), delle sue figlie dumu.mí.meš.a.ni.ak 
(figlio-femmina-tanti-suo-di) e così via.



493

L’esperienza giuridica dei popoli del vicino Oriente antico

altri concetti, magari astratti o che rimandavano ad aspetti grammaticali. Il pas-
saggio dall’uso dei simboli da ideografici a logografici fu molto importante e si 
verificò soltanto nella bassa Mesopotamia. Questo sistema, infatti, poteva essere 
compreso soltanto da chi conosceva il valore dei simboli e parlava il sumerico.

Ovviamente, la trasformazione di un codice in una scrittura vera e propria è 
stata piuttosto lenta, ma nel momento in cui si è arrivati alla scrittura, il sistema 
ha avuto un’accelerazione repentina, che ha comportato non soltanto la nascita 
di scuole, per insegnare la scrittura ad altri amministratori, ma anche la compo-
sizione di veri e propri repertori di parole, con accanto la lettura sillabica. Que-
sta invenzione, oltretutto, fu tentata anche a Susa, ma il tentativo inizialmente 
fallì, tanto da spingere quegli amministratori ad adottare la scrittura cuneiforme 
messa a punto dai Sumeri.

Ovviamente i primi documenti scritti con i caratteri cuneiformi non sono 
chiari per gli assiriologi moderni: quei segni, infatti, venivano scritti per veico-
lare informazioni che chi li avesse visti, o per meglio dire letti, li avrebbe com-
presi benissimo, anche se fosse mancato qualche elemento che per noi moderni 
sarebbe indispensabile, ma che loro davano probabilmente per scontato.

Tra i documenti più antichi, ci sono, ovviamente, iscrizioni reali, ma anche 
documenti di tipo economico e anche giuridico. Per questo motivo, dunque, è 
possibile indagare i documenti che avevano un valore giuridico e che ci possono 
offrire delle indicazioni sugli istituti giuridici che esistevano tra i Sumeri.

4. Le fonti giuridiche nei diversi periodi e nelle diverse aree del Vicino 
Oriente Antico

Come suggerito dal professor Volterra, dunque, prima ancora di affronta-
re specificamente l’esperienza giuridica dei vari popoli che abitarono il Vicino 
Oriente Antico, sarà opportuno descrivere le fonti a disposizione, suddividendo-
le tra quelle che hanno carattere normativo e quelle che hanno carattere pratico, 
o contrattuale.

Innanzitutto bisogna considerare che la documentazione scritta è opera di 
personale appartenente all’ambito amministrativo, cioè alla sfera ‘pubblica’, ma 
i documenti scritti di contenuto giuridico vanno suddivisi in due principali grup-
pi: quelli attinenti all’ambito ufficiale, che comprende testi di natura normativa, 
quelli che regolamentano rapporti con altri popoli, ecc., da un lato, e, dall’altro, 
quelli della prassi giuridica, attinenti ai cittadini comuni, anche e soprattutto 
quelli della sfera ‘privata’. Al primo gruppo, dunque, appartengono le iscrizioni 
reali, alcune delle quali hanno contenuto normativo (come i cosiddetti ‘codici’), 
ma anche i trattati internazionali, gli editti, ecc. Al secondo gruppo, invece, più 



494

Cristina Simonetti

numeroso e più variegato, appartengono i documenti che riguardano i matrimo-
ni, i divorzi, le adozioni, le spartizioni ereditarie, i prestiti, le alienazioni, im-
mobiliari e non, le manomissioni di schiavi, gli affitti, le permute, ecc. Ci sono, 
poi, i testi processuali, che attengono ad entrambi i gruppi, in quanto riferiscono 
di rapporti giuridici conflittuali tra due parti (in generale cittadini comuni), che 
si sono sottoposti alla valutazione e alla soluzione di uno o più giudici, che, in 
generale, appartengono alla sfera pubblica.

In generale, dunque, possiamo dire che la documentazione della Mesopo-
tamia meridionale è quella che ci fornisce più informazioni, perché sin dal III 
millennio a.C.16 sono documentati entrambi i gruppi. Nel II millennio, poi, con 
l’invasione degli Amorrei, popolo semitico proveniente dalla Siria, che dette 
vita ai regni paleo-babilonesi, che si unificarono sotto il regno di Ḫammurapi di 
Babilonia (1792-1750 a.C. circa), la documentazione giuridica aumentò consi-
derevolmente in entrambi i gruppi. 

Non è inutile osservare, dunque, come lo studio dei testi giuridici ci consenta 
di indagare la vita di tutti i giorni della popolazione, potremmo dire, prevalen-
temente privata, ma non solo. Come osservato nel saggio di Mario Fiorentini, 
infatti, questa ‘vita vera’, che si può scorgere ‘dietro l’astrattezza delle formule’ 
trasmesseci dal diritto romano, nella documentazione della Bassa Mesopotamia 
è più evidente, proprio perché le caratteristiche della cultura di quelle popola-
zioni non le hanno portate all’astrazione (e alla formulazione scientifica), tipica 
dei giuristi romani.

Con la caduta della I dinastia di Babilonia, dovuta all’invasione ittita di 
Muršili I (intorno al 1600 a.C. circa), la Babilonia si riassestò sotto la dinastia 
cassita (altro popolo semitico), ma i profondi mutamenti sociali fecero sì che la 
documentazione del secondo gruppo, relativa cioè ai rapporti giuridici tra cittadini 
privati, fosse molto ridotta. All’inizio del I millennio a.C., poi, con la crisi interna 
che portò al controllo politico da parte assira, la documentazione è più scarsa, ma 
riprende non appena il regno babilonese tornò indipendente sotto i Caldei, altro 
popolo semitico, i quali dettero vita al periodo neo-babilonese, che si concluse nel 
539 a.C. con la conquista da parte di Ciro il grande, re di Persia.	

16 Il III millennio in Mesopotamia è caratterizzato dalla prevalenza della civiltà sumerica, 
che nel cosiddetto periodo protodinastico (2750- 2350 a.C. circa) si era organizzata in numerose 
città-stato. Tra il 2350 e il 2200 a.C. circa essa venne occupata dagli Accadi, un popolo semi-
tico che tentò una prima unificazione della regione, ma che venne, poi, sconfitto politicamente 
da un’incursione da parte dei Gutei, una popolazione che proveniva dai monti Zagros. Dopo la 
caduta della dinastia accadica, a partire dall’inizio del XXII secolo a.C., tornarono al potere le 
dinastie sumeriche (periodo neo-sumerico), che ben presto (a partire dal 2150 a.C.) si unificarono 
sotto la III Dinastia di Ur, caratterizzata dall’unificazione amministrativa e culturale di tutta la 
Mesopotamia meridionale.



495

L’esperienza giuridica dei popoli del vicino Oriente antico

Per quanto riguarda la Mesopotamia settentrionale la documentazione inizia 
in modo significativo soltanto all’inizio del II millennio a.C., quando si impo-
sero gli Assiri. L’economia assira era molto diversa da quella babilonese, per-
ché l’agricoltura non era intensiva e non si avvaleva di grandi opere idrauliche. 
Per poter provvedere ad un settore pubblico (amministrativo, religioso e mili-
tare), quindi, gli Assiri dovettero utilizzare altre fonti economiche: inizialmente 
i commerci, ma poi, con vicende alterne, tributi pretesi da altre popolazioni 
sottomesse. All’inizio del II millennio a.C., infatti, gli Assiri riuscirono a sfrut-
tare a loro vantaggio la propria posizione geografica, controllando il commercio 
dello stagno. Nell’età del bronzo, infatti, bisognava avere il rame, proveniente 
dall’Anatolia e da altre zone, tra cui Cipro, ma anche lo stagno, che proveniva 
dall’Iran. Gli Assiri compravano tutto lo stagno che approdava al loro territorio 
dall’Iran, e poi lo rivendevano in Anatolia. Datano a questo periodo, infatti, i 
testi paleo-assiri di Cappadocia, provenienti da Kültepe (antica Kaneš). I testi, 
circa 22.000 tavolette in cuneiforme, sono scritti in accadico, nel dialetto pale-
o-assiro. Si tratta, per lo più, di corrispondenza, che i mercanti scambiavano tra 
i loro soci rimasti ad Assur, ma comprendono anche testi societari, ordini impar-
titi ai rappresentanti legali, informazioni processuali, e altro ancora. È interes-
sante notare che dalla capitale Assur provengono solo testi ufficiali, soprattutto 
iscrizioni reali e testi religiosi. 

Quando cessano i testi di Kaneš, verso la fine del XIX secolo a.C., però, le 
informazioni riprendono da un altro archivio, sempre proveniente da un’altra 
area, la Siria. Infatti, quando la situazione politica stava cambiando in Ana-
tolia, e gli Assiri dovettero rinunciare alla loro colonia in Cappadocia, salì al 
trono un uomo che apparteneva ad un’altra famiglia, sempre di origine amor-
rea, Šamši-Adad, già re di Šubat-Enlil, che aveva una connotazione piuttosto 
guerriera. Dopo essersi imposto ad Assur, infatti, proseguì le sue conquiste in 
Siria, dove conquistò Mari ed altre città minori, scacciando il re e sostituendolo 
con il suo figlio cadetto, Yasmaḫ-Addu, che da Mari cercò di tenere al corrente 
il padre su quanto avveniva negli altri regni, sollecitando l’intervento paterno e 
informandolo su coalizioni che volevano fronteggiarlo. Il periodo di Mari, che 
copre un cinquantennio del XVIII secolo a.C., compresa una parte del regno di 
Hammurabi di Babilonia, ci offre un ricco e dettagliato quadro della politica 
mesopotamica e siriana, grazie ad un importantissimo archivio di lettere scritte 
in accadico, ma nel dialetto paleo-babilonese. Nel II millennio a.C., dunque, le 
vicende assire continuarono ad alternarsi, da periodi d’espansione e quelli di 
contrazione, in cui comunque l’Assiria rimase sempre indipendente. 

La documentazione assira nel periodo medio-assiro proviene sia dai centri 
più periferici, sia dall’Assiria propriamente detta, dove venivano scritti docu-
menti soprattutto ufficiali, come ad esempio le Leggi Medio-assire, cioè una 



496

Cristina Simonetti

raccolta normativa di non facile attribuzione, ma comunque molto interessante 
per fornirci un’idea della società assira dell’epoca. A partire dal XII secolo a.C., 
però, la natura del regno assiro mutò: l’espansione militare si fece sistematica, 
e conseguentemente si trasformò la società intera. In Assiria a coltivare le terre 
iniziarono ad essere esclusivamente gli schiavi e i deportati: gli Assiri si occupa-
rono solo della composizione dell’esercito, che continuava ad affrontare campa-
gne di conquista, ricavandone bottini di guerra che consentirono di mantenere la 
sopravvivenza dell’intero popolo assiro, tutto impiegato nell’ambito pubblico. 
Nel I millennio, infatti, fino al VII secolo a.C., tutta la documentazione prove-
niente dal Vicino Oriente è di ambito assiro. Ma dato che gli Assiri cercarono 
di mantenere i centri politici, magari ponendo al loro controllo ufficiali assiri, 
erano comunque i centri amministrativi che continuavano a produrre documenti 
di tipo privato. 

Non è inutile sottolineare, però, che la documentazione assira ci fornisce 
sostanzialmente documentazione ufficiale, di ambito pubblico, gli aspetti lega-
ti alla popolazione normale (‘privata’, potremmo dire) proviene soltanto dagli 
archivi periferici, dove era più diffusa la tradizione babilonese, cioè della Me-
sopotamia meridionale.

Per quanto riguarda l’Anatolia, poi, abbiamo una situazione ancora molto di-
versa: a partire dal XVI secolo, infatti, quando compare la documentazione ittita, 
abbiamo solo la documentazione ufficiale. Anche gli Ittiti, infatti, come gli Assiri, 
dovettero rivolgersi all’esterno per potersi permettere di mantenere una parte del-
la popolazione che non produceva direttamente il cibo. Ma gli Ittiti sono molto 
diversi dagli Assiri; innanzitutto gli Ittiti erano un popolo indoeuropeo ed essi 
utilizzarono la scrittura cuneiforme (nel ductus paleo-babilonese), ma con essa 
scrissero documenti nella loro lingua, l’ittita, che era una lingua indoeuropea.

L’Anatolia è una zona abbastanza ricca: non solo ci sono molti fiumi e, quin-
di, può sfruttare i terreni con un’agricoltura irrigua, approfittando sia delle piog-
ge, sia dei corsi d’acqua, sia dei pozzi. In più, ci sono foreste e alberi, ma anche 
miniere e giacimenti metalliferi. Dato, poi, che gli Ittiti emersero nella storia 
intorno al XVI secolo a.C., quando si stava già diffondendo l’uso del cavallo 
ad uso militare, essi si imposero piuttosto rapidamente come conquistatori. Essi 
all’inizio si compattarono nella parte dell’Anatolia centrale, ma ben presto si 
espansero verso le altre zone anatoliche, e, infine, verso il sud est, cioè verso 
la Siria nord-occidentale, da cui pretendevano apporti economici. Dal punto di 
vista documentario, poi, dobbiamo dire che ci hanno lasciato una gran quantità 
di documentazione pubblica, con iscrizioni reali, trattati internazionali, raccol-
te normative, istruzioni per i governatori, ecc. Invece non ci sono documenti 
ittiti di natura privata. Cioè non ci sono documenti giuridici che testimoniano 
matrimoni, compravendite, prestiti, affitti, manomissioni di schiavi, ecc. Fino 



497

L’esperienza giuridica dei popoli del vicino Oriente antico

a poco tempo fa gli studiosi erano convinti che tale mancanza si spiegasse col 
fatto che i rapporti giuridici tra privati avvenivano oralmente, e che gli scribi, 
appartenenti tutti all’amministrazione pubblica, non venissero pagati dai privati 
cittadini per procurarsi le attestazioni di atti giuridici. D’altra parte, anche le 
fonti normative ittite non fanno alcun cenno, a differenza di quelle provenienti 
dalla Mesopotamia meridionale, alla necessità di procurarsi documenti scritti 
per attestare l’avvenuto matrimonio, divorzio, acquisto, ecc. Ultimamente, però, 
gli studiosi hanno avanzato un’ipotesi diversa. Secondo questa ipotesi, infatti, 
i documenti di tipo privato venivano redatti su tavolette di legno cerato, la cui 
esistenza è attestata nella documentazione su terracotta17, ma che comunque è 
andata perduta per la natura deperibile del supporto scrittorio.

La Siria anche, da questo punto di vista, ha una documentazione giuridica 
molto diversa da quella della Bassa Mesopotamia e varia nel tempo: nel III mil-
lennio a.C. le fonti scritte vengono solo da archivi ufficiali (testi di Ebla e Mari), 
mentre nel II millennio a.C., quando si diffondono nella regione gli Amorrei, 
prevalgono le fonti della prassi privata (Mari, Terqa, Alalaḫ, Yamḫad, Ugarit, 
Emar, etc.). I documenti relativi alla sfera pubblica, però, non riguardano aspetti 
normativi, quanto piuttosto politici. Infine, nel I millennio a.C., le fonti iniziano 
a non essere più scritte soltanto in cuneiforme, come era successo nei millenni 
precedenti, ma in scritture lineari, semitiche e consonantiche, come il fenicio, 
l’aramaico e, poi, l’ebraico. La maggior parte di tali fonti, però, sono di carattere 
epigrafico e non hanno risvolti giuridici. 

La documentazione di tipo aramaico, a sua volta, era su supporti più fragili, 
il papiro, conservatasi solo in parte, e per la maggior parte risale alla seconda 
metà del I millennio a.C. o, addirittura, più tardi, e quindi troppo recente per ri-
entrare nel nostro oggetto di studio (il 539 a.C. è la data finale del periodo di cui 
si occupa la storia del Vicino Oriente Antico). Sono anche troppo tarde le fonti 
ebraiche (ricordiamo che le fonti in ebraico più risalenti sono i manoscritti di 
Qumran, che datano tra il II e il I secolo a.C. e anche dopo), mentre le fonti bi-
bliche più antiche sono quelle in greco di età ellenistica e provenienti dall’Egitto 
(III sec. a.C.). Considerando, dunque, che le fonti giuridiche dell’Antico Testa-
mento (Pentateuco in primis), nella versione scritta, che possiamo prendere in 
considerazione, non precedono il ritorno a Gerusalemme dopo la conquista di 
Babilonia da parte di Ciro II, re di Persia, anche se esse potranno essere oggetto 
di studio da parte nostra, dato che rispecchiano tradizioni più antiche. Non potrà, 
però, essere utilizzata la ricchissima documentazione rabbinica, che è davvero 
troppo posteriore. 

17 A questo proposito cfr. C. Simonetti, Le fonti del diritto ittita, in BIDR. 117, 2023, 169-177.



498

Cristina Simonetti

5. Conclusioni

Per concludere questo breve scritto, dunque, possiamo dire che è ormai im-
portante affrontare la documentazione giuridica delle civiltà che vissero nel Vi-
cino Oriente Antico. Seguendo gli spunti suggeriti da Edoardo Volterra, affron-
tare la documentazione, che è ormai ingente, e con le dovute distinzioni, per 
epoca e per civiltà, ci consente di comprendere meglio le specifiche caratteristi-
che di ogni civiltà, così come ci sono note attraverso la documentazione diretta. 

Queste civiltà, infatti, ci mostrano una notevole varietà di approcci a deter-
minate esigenze, che si ripetono nel tempo, e ci offrono spunti di riflessione, che 
possono arricchire le nostre conoscenze.

Lo scopo di questo studio è quello di fornire un punto di partenza per com-
prendere l’esperienza giuridica di quegli antichi popoli, che ci hanno lasciato 
alcune delle prime raccolte normative (i cosiddetti ‘codici’), i primi testi pro-
cessuali, i primi ‘editti’, ma, soprattutto, i primi documenti giuridici relativi alla 
gente comune. Possiamo, cioè, vedere come ci si fidanzava e poi sposava, come 
si divorziava, come si acquistavano i beni, come si stringevano prestiti, chi e 
come ereditava, come si diventava schiavi e come ci si affrancava. In breve, 
riprendendo le considerazioni di Mario Fiorentini, ricostruire la ‘vita vera’ di 
quegli antichissimi popoli. 

Cristina Simonetti
Università di Roma ‘Tor Vergata’


