
‘Instituere’. Il fine e i mezzi

I. Premessa: perché queste pagine

Ormai parecchi anni fa (pre-pandemia) mi fu richiesto di pubblicare, per una 
piccola casa editrice che stampa prevalentemente testi manualistici, un manuale di 
Istituzioni di diritto romano. L’impresa mi pareva molto difficile da intraprendere, 
piena di insidie (e anche, data la quantità e qualità di testi disponibili, franca-
mente un po’ superflua), dato l’esempio inarrivabile di manuale di diritto privato 
romano costituito dalle Istituzioni di diritto romano di Mario Talamanca e da altri 
analoghi (Arangio-Ruiz, Volterra, Marrone) sui quali ho formato la mia mode-
sta conoscenza della materia. Però, siccome sono un incosciente (lo sono sempre 
stato: mi ricordo lo sgomento con cui il mio Maestro accolse la mia intenzione 
di mettermi a studiare la condizione giuridica del mare: mi disse che ero matto a 
prendere in mano un tema inestricabile come quello delle res communes omnium), 
mi misi a scrivere. Certo, con l’intenzione di evitare accuratamente di misurarmi 
con i giganti, un po’ come accade alle soprano che cantano la Norma di Bellini, 
della cui interprete insuperabile, Maria Callas, è necessario dimenticare l’esisten-
za se si vuole affrontare la prova senza troppo panico. E quindi decisi, molto più 
modestamente, di organizzare il lavoro più come una versione scritta (depurata 
naturalmente di quanto di colloquiale vi trasfondevo, come ricordi personali o 
battute estemporanee) delle mie lezioni universitarie, che i miei studenti hanno 
sempre apprezzato molto per come riuscivo a rendere viva una materia difficile 
per le matricole, mostrando loro come, in definitiva, i problemi quotidiani, le liti 
finite in tribunale, i tic, le risse, gli incidenti stradali e i pregiudizi che affliggono 
noi moderni non siano, spesso, molto diversi da quelli antichi.

Da quel lavoro ho estratto le poche pagine introduttive che qui presento al 
mio Maestro, in cui cerco di spiegare agli studenti perché è importante studiare 
una materia di un mondo morto e sepolto da millecinquecento anni, e che tut-
tavia è ancora così vivo in tante pieghe, spesso insospettabili, del nostro vivere 
quotidiano e delle nostre strutture mentali. In definitiva, aveva torto un mio 
conoscente livornese che, avendo saputo che avevo vinto un concorso da ricer-
catore universitario, volle sapere cosa ricercavo e, saputo che studiavo il diritto 
romano, per dileggiarmi mi chiese: “E che bisogno c’è di studiarlo? I Romani 
sono morti tutti!”. Il meschino non aveva idea di quanto dei Romani antichi 
stesse nascosto dentro il suo piccolo, inconsapevole cervello. 

Le povere pagine che qui presento al mio Maestro non dicono niente di nuovo 
o di rivoluzionario, ma, in termini anche piuttosto banali, si limitano a contenere
 
 
DOI CODE: 10.1285/i22402772a15p473 



474

Mario Fiorentini

le mie idee su come si studia e si scrive la storia del diritto e, più in generale, su 
come a mio avviso si dovrebbe impostare la vita della ricerca: un po’ come sono 
tutte le pagine di Premessa che gli studenti amano perché si possono saltare 
serenamente senza timore di sentirsele chiedere all’esame. Le offro al mio caro 
Maestro, sperando che non gli facciano definitivamente rimpiangere di esserlo.

II. Instituere

L’institutio è il primo approccio a una materia, è il complesso dei primi rudi-
menti, delle basi fondamentali di una disciplina. Lo dice Vitruvio proprio all’i-
nizio del suo trattato sull’architettura (1.6.7): se uno andrà a leggere le opere 
dei più famosi fisici, come Archimede o Ctesibio, «non li capirà, se non sia 
stato institutus dai filosofi»: cioè, se non sarà stato introdotto alla materia dalla 
conoscenza dei princípi fondamentali della filosofia naturale. È per questo che, 
proprio alla fine della dinastia dei Flavi, verso il 96 d. C., Marco Fabio Quintilia-
no compose la sua Institutio oratoria in dodici libri, finalizzata alla formazione 
del perfetto oratore giudiziario (ma non solo); e al tempo di Costantino, Lucio 
Cecilio Firmiano Lattanzio scrisse le Divinae Institutiones, in sette libri, che 
dovevano illustrare i fondamenti della religione appena dichiarata lecita.

A partire dal II secolo d.C., anche nella letteratura giuridica iniziano a com-
parire opere intitolate Institutiones: ne scrivono Gaio e Fiorentino nel II secolo, 
Callistrato, Ulpiano, Paolo e Marciano nell’età dei Severi (193-235 d.C.). Si 
tratta di opere destinate alle scuole, nelle quali i discenti imparano i principi 
fondamentali della scienza giuridica, esposti prevalentemente secondo un’ottica 
sistematica, come vediamo nel trattato omonimo di Gaio. Quello delle Institu-
tiones è un modello destinato a una fortuna prodigiosa: Giustiniano ne farà uno 
dei cardini del suo progetto di rivitalizzazione del diritto classico (insieme ai Di-
gesta e al Codex), passando anche alla letteratura cristiana, come abbiamo appe-
na visto con Lattanzio. Ne scriverà Giovanni Cassiano, nella prima metà del V 
secolo (De institutis coenobiorum, tra il 420 ed il 429), seguito, un secolo dopo, 
nell’Italia ormai sotto il regno ostrogoto governato da Teoderico, da Cassiodoro 
(485-583), con le Institutiones divinarum et saecularium litterarum. Entrambe 
queste opere saranno indirizzate ad uso e consumo dei monaci dei loro monaste-
ri, di Marsiglia per Cassiano, del Vivarium, in Calabria, per Cassiodoro. Ma non 
furono scritti solo manuali ad uso del clero: Prisciano di Cesarea di Mauritania 
compose un trattato di Institutiones grammaticae, un’opera sulla lingua latina 
destinata a una fortuna straordinaria nel Medioevo.

L’esempio di questi institutores si trasmetterà poi al Medioevo e all’età mo-
derna, con un successo che non è mai venuto meno.



475

‘Instituere’. Il fine e i mezzi

Insomma, le «Istituzioni» servono a fornire al discente una conoscenza com-
pleta delle nozioni fondamentali di una disciplina: e così le «Istituzioni di diritto 
romano» servono ad introdurre ai primi fondamenti della materia del diritto 
privato romano. Un manuale dovrebbe servire, precisamente, a delineare le di-
scipline del diritto privato romano nella loro scansione cronologica. Ma appare 
necessario rispondere a due quesiti preliminari, quelli del perché e del come.

III. Perché

Perché studiare il diritto privato romano (e più in generale, perché studiare 
il diritto romano nel suo complesso)? Che è poi, a sua volta, un tassello di una 
domanda più generale: perché studiare la storia? Questa domanda, una genera-
zione fa, non avrebbe avuto senso: si imparava il diritto romano come acquisi-
zione di un bagaglio culturale indispensabile per il futuro esercizio di tutte le 
professioni legali. Era la trasmissione generazionale di una tradizione di cultura 
giuridica risalente almeno al XII secolo, quando a Bologna il magister Irnerio 
iniziò a tenere lettura di leges, cioè dei testi del Corpus Iuris giustinianeo, e che 
fino a pochi decenni fa, se non più viva, era ancora sentita almeno come premes-
sa ineludibile di ogni conoscenza giuridica. Il fatto stesso che il Codice Civile 
italiano del 1942 abbia una forte (anche se, ovviamente, non esclusiva) compo-
nente romanistica rendeva indispensabile impadronirsi dei princípi del diritto 
privato romano, per una migliore comprensione del sistema vigente. E ciò era 
pur vero al netto di alcune divergenze profonde fra la tradizione romanistica e 
la struttura del Codice: a tacer d’altro, la dottrina romanistica continua ancora 
a discutere sui concetti del negozio giuridico, che però a sua volta era ignoto al 
diritto romano dei Romani, in quanto frutto della riflessione dei giuristi tedeschi 
del secolo XIX, indirizzati a costruire un bagaglio teorico di base che avrebbe 
dovuto servire all’edificazione di un Codice Civile tedesco, che appunto incen-
trarono intorno alle due nozioni (moderne, create da loro) di diritto soggettivo e 
di negozio giuridico. Tuttavia il codice italiano (analogamente a quello france-
se) non contempla quest’ultima nozione, a differenza di quello tedesco che, fa-
cendo tesoro proprio delle analisi della scienza giuridica, riserva un’intera parte 
del libro I del Codice (la Abschnitt 3) al ‘Negozio giuridico’ (‘Rechtsgeschäft’).

Il travolgente impatto della globalizzazione ha sconvolto questo paesaggio (e 
non è detto che sia stato un male assoluto): l’americanizzazione, fino a ora dif-
fusa prevalentemente nelle manifestazioni del costume e della cultura di massa 
(oltre che del junk food), si è propagata come un incendio anche alle discipline 
umanistiche, favorite anche dalla diffusione mondiale dell’inglese come lingua 
veicolare della comunicazione scientifica (delle ‘scienze dure’ o STEM) e che 



476

Mario Fiorentini

nelle materie storico-giuridiche, pur rimanendo abbastanza marginale nella tra-
dizione di studi, sta rapidamente contendendo il primato all’italiano e al tedesco, 
fino ad ora ritenute (e ben a ragione) le lingue ufficiali (veicolari) del diritto 
romano. Questo fenomeno ha conseguenze letali sullo stesso statuto scientifico 
della disciplina, perché a una tradizione di studio consolidata da secoli di ri-
flessione sovrappone una prospettiva e una forma mentis ad essa estranea e, per 
molti versi, incompatibile. Basti pensare che nelle principali banche-dati scien-
tifiche anglofone (Institute for Scientific Information, ISI, il sistema adottato 
anche in Italia per l’intera produzione scientifica nazionale) non esiste neanche 
una voce «Roman Law», ma tutti i settori della scienza giuridica sono raggrup-
pati nella sola voce «Law» (la biologia conta diciassette settori e la medicina 
trentacinque). E se andiamo a vedere i cataloghi dei principali editori internazio-
nali nordeuropei, gli oligopolisti della cultura come Brill, Beck, De Gruyter o le 
collezioni di Cambridge e di Oxford, le opere di diritto romano sono classificate 
per lo più sotto la voce «Classical Studies» o, ancor più genericamente, tra le 
«Humanities», mentre i «Legal Studies» sono costituiti esclusivamente da mate-
rie di diritto positivo: il diritto romano (ma anche la storia del diritto medievale) 
non ha posto nelle discipline afferenti al settore «Law». L’anglicizzazione degli 
studi ha un’altra conseguenza devastante, più in Francia, meno (fortunatamente; 
ma per quanto tempo ancora?) in Italia: seguendo un’abitudine invalsa nei paesi 
anglofoni, si comincia a rinunciare a citare le fonti nella lingua originale, ma li si 
riporta in traduzione, contemporaneamente astenendosi dal fare la critica testua-
le. Un impoverimento della prospettiva e degli strumenti in uso al ricercatore, 
che è ovviamente da spiegare col fatto che ormai quasi nessuno conosce più le 
lingue classiche, materie «inutili», che non servono a niente, e che fin dagli anni 
’50 del secolo scorso si tenta di abolire dai curricula della scuola dell’obbligo.

Se il diritto romano ha perso la centralità di cui ha goduto per secoli nella 
dottrina giuridica europea, il vero responsabile è un radicale mutamento di pa-
radigma nel sistema della formazione universitaria (e di quello scolastico nella 
sua totalità), nel quale è diventata centrale l’acquisizione di competenze imme-
diatamente spendibili nel mondo del lavoro: quel progetto dal nome orwelliano 
di «Buona Scuola» ne è uno fra i tanti. Su questa base è ovvio che una disciplina 
di pura formazione storica e teorica come il diritto romano debba soffrire una 
forma di svalutazione, che si unisce a quella a cui vanno incontro un po’ tutte le 
discipline umanistiche, dato che, come ebbe a dire un ministro qualche anno fa, 
«è inutile studiare quattro volte le guerre puniche, serve cultura tecnica» (chissà 
perché, quando si vuole parlare di qualcosa che si ritiene obsoleto, si tirano sem-
pre fuori le guerre puniche…). E come esempio di «cultura tecnica», di «profes-
sioni del futuro» che dovrebbero sostituire la cultura classica, il detto ministro 
fece l’esempio del «digital manager». A parte l’insopportabile uso di un inglese 



477

‘Instituere’. Il fine e i mezzi

d’accatto quando sono disponibili espressioni italiane (e qui non c’è alcuna pas-
sione sciovinistica né rivendicazione nazionalistica, ma una forma di ribellione 
a quella scuola dimidiata che, nella mente di un tycoon oggi scomparso, avrebbe 
dovuto caratterizzarsi dalle «tre i», internet, impresa e, appunto, inglese), quello 
di voler contrapporre la cultura scientifica a quella umanistica (moderno contro 
passato, giovane contro vecchio, «smart» contro ottuso, arioso contro stantio) è 
un vezzo stucchevole che vuole screditare la conoscenza delle Humanities e più 
in generale del passato. Ma la conseguenza dell’ignoranza su ciò che è successo 
è il vivere in un eterno presente immemore del perché siamo quello che siamo 
ed esposto al pericolo sempre incombente di ripercorrere strade già battute nel 
passato con esiti tragici. E l’oscuro presente politico mondiale in questo 2025 
sta a dimostrare che non è solo il sonno della ragione a generare mostri, ma an-
che l’oblio dei processi storici che ci hanno portato ad essere quello che siamo 
e non qualcosa di diverso.

Del resto, ormai da molti decenni siamo piombati nella dittatura «a che cosa 
serve?». La frenesia con cui in questi ultimi decenni si apprendono i «saperi», 
veicolata dal dogma del «saper fare», del conseguimento più veloce possibile 
delle competenze, delle hard e delle soft skills, che impone una rapida assimi-
lazione di conoscenze da spendere subito nel mondo del lavoro, è per natura 
nemica della lentezza necessaria allo studio sistematico, indispensabile per ot-
tenere la padronanza di una disciplina. Ma quando nel 1995, nel suo roman-
zo La lentezza, Milan Kundera scrisse che «il grado di lentezza è direttamente 
proporzionale all’intensità della memoria; il grado di velocità è direttamente 
proporzionale all’intensità dell’oblio»1, afferrò una grande verità: l’esercizio 
della memoria richiede i suoi tempi, che non sono quelli affannosi e isterici del 
nostro presente, sempre alla frenetica rincorsa di qualcosa di sfuggente e pieno 
di rumori di fondo, ma quelli lunghi del silenzio e della concentrazione, della 
solitudine serena e operosa.

Così come per la lentezza, è necessario fare un elogio delle cose «inutili», 
cioè di quelle che non sono immediatamente spendibili per ottenere un ritorno 
economico. Le competenze hanno attualmente un tempo di obsolescenza ve-
locissimo, ed è per questa ragione che imparare «come» si fanno le cose non 
è sufficiente a formare una solida conoscenza (neanche scientifica), perché le 
competenze oggi tanto richieste domani saranno scavalcate da altre competenze 
completamente nuove. E allora è indispensabile saper fronteggiare le novità for-
mandosi una cultura solida, a vasto raggio e con basi teoriche vigorose, perché 
solo così si sarà capaci di rinnovare il proprio bagaglio di competenze senza 

1 M. Kundera, La lentezza, tr. it., Torino 1999, 45.



478

Mario Fiorentini

dovere ogni volta iniziare da zero. Nell’ambito delle scienze umane (categoria 
alla quale senz’altro appartiene il diritto), un tale tipo di conoscenza impone la 
consapevolezza dei processi storici che hanno portato a una certa conformazio-
ne della realtà: la conoscenza storica è essenziale per una consapevole interpre-
tazione del presente, non perché sia «maestra di vita» (l’esperienza quotidiana 
dimostra che non è mai stato così, perché l’umanità niente impara dagli errori 
e dagli orrori del passato), ma perché la comprensione dei fattori che hanno 
concorso a formare una certa situazione politica, sociale, giuridica, consente 
di formare un’intelligenza dei fenomeni tanto del passato quanto del presente 
altrimenti impossibile. 

Ecco perché la storia (e, per quanto qui interessa, la storia del diritto), pur 
essendo inutile al notaio nella redazione di un atto, o al giudice nella stesura di 
una sentenza, o al burocrate nella predisposizione di un bando di gara, è fon-
damentale per creare un buon giurista e, prima ancora un buon cittadino: senza 
garantire un beneficio economico immediato (in questo sta la sua «inutilità»), 
essa fa crescere la consapevolezza dei processi che sono sfociati in una determi-
nata situazione o in una specifica disciplina. Ma questa coscienza fa aggio anche 
sulla posizione della persona nel corpo sociale, la rende consapevole delle cose 
e le instilla una coscienza critica che può essere impiegata in ogni circostanza, 
nel foro come nella lettura di un giornale come nella discussione politica.

C’è un’ulteriore ragione che giustifica la necessaria conoscenza del diritto 
privato romano: esso è in larga parte (anche se non esclusivamente) un diritto 
di giuristi, che si confrontano sulle soluzioni da fornire ai problemi con le armi 
della discussione tra pari. La difesa o la confutazione delle opinioni sono effet-
tuate utilizzando gli strumenti della logica, che sostanzialmente non differisco-
no molto da quelli in uso anche oggi: la retorica, intesa nel suo senso tecnico di 
arte del costruire un’argomentazione convincente e inattaccabile, è lo strumento 
privilegiato con cui i giuristi pervengono a giustificare le loro prese di posizio-
ne. Allora lo studio del diritto romano è importante anche come prima palestra 
di apprendimento del modo di ragionare giuridico, cioè degli strumenti di cui 
ogni giorno facciamo (dovremmo fare) uso non solo nella vita professionale, 
ma anche in quella quotidiana attività che si chiama «conversazione», il pacato 
confronto di idee tra visioni della vita diverse tra loro. E forse è dovuto anche 
alla perdita di questa nobile arte del dibattito mite, che oggi la discussione, su 
qualunque argomento, si è trasformata in un ring dove non vince chi apporta 
ragioni più convincenti, ma chi urla più forte e picchia senza pietà sulla persona 
dell’interlocutore, aizzato da sostenitori che sono tifosi da stadio invece che 
ascoltatori critici.



479

‘Instituere’. Il fine e i mezzi

IV. Come

Nel tempo sono stati proposti tanti modi diversi di esporre una materia tanto 
vasta per dimensioni, anche temporali, come il diritto privato romano. I tratta-
ti tradizionali sviluppavano la materia secondo le categorie giuridiche moder-
ne, dimostrando esplicitamente la strumentalità dello studio del diritto romano 
alla comprensione delle basi del diritto vigente: quindi i vari argomenti erano 
suddivisi secondo le partizioni sistematiche proprie del diritto positivo vigente, 
che il discente avrebbe successivamente incontrato nel corso di Diritto privato. 
La perdita della centralità della storia del diritto ai fini dell’apprendimento del 
diritto positivo ha spinto talora a cercare strade diverse di esposizione della 
materia. Così qualcuno, come Giovanni Pugliese, distribuì gli istituti secondo 
una scansione cronologica, ripetendoli all’interno delle varie suddivisioni tem-
porali in cui la trattazione era stata distribuita (età arcaica, preclassica, classica, 
postclassica, giustinianea). L’indubbia originalità di questa presentazione, unita 
alla profondità di pensiero del grande studioso torinese, fanno di questo lavoro 
molto più di un semplice manuale ad uso degli studenti, un testo al quale chie-
dere risposte, anche grazie al cospicuo apparato di fonti che fanno da supporto 
all’esposizione. 

Come ho scritto in Premessa, un manuale odierno dovrebbe avere la pro-
fondità di pensiero necessaria a misurarsi con ben altri prodotti della scienza 
giuridica (penso a modelli insuperabili, come quelli di Vincenzo Arangio-Ruiz, 
di Edoardo Volterra, di Mario Talamanca, dello stesso Pugliese, di Matteo Mar-
rone, e a quelli, più recenti, di Antonio Mantello o di Massimo Brutti). Lo scopo, 
molto più modesto che ci si può prefiggere nell’elaborare un testo manualistico 
è fornire un’informazione che si avvicini maggiormente alla dimensione della 
«lezione» impartita in un’aula universitaria, mantenendo la struttura tradiziona-
le, impostata sulle varie ripartizioni consuete in questo tipo di lavori, all’inter-
no delle quali l’esposizione si dipana contemporaneamente sul piano teorico e 
storico.

Un’altra avvertenza: nel corso della trattazione sarebbe utile fornire fre-
quenti accenni a nozioni di diritto positivo, mettendole a confronto con quelle 
pressappoco analoghe del diritto romano. Lo scopo è eminentemente didattico, 
finalizzato a mostrare al discente analogie e differenze di funzionamento degli 
istituti romani rispetto a quelli moderni. Ciò, tuttavia, non significa sottoscrivere 
la teoria della «attualità» del diritto romano. L’idea che nell’esperienza giuridica 
romana si possano rintracciare i «precedenti» di istituti attuali è in dottrina di 
nuovo molto diffusa in praticamente tutti i settori della scienza giuridica, perfino 
in materie che i Romani non conoscevano, come il diritto commerciale, quello 
amministrativo e perfino quello ambientale. Una prospettiva di tal genere non 



480

Mario Fiorentini

dovrebbe fare parte del bagaglio concettuale di un manuale: chi scrive è un con-
vinto sostenitore della necessità di studiare il diritto romano come esperienza 
storicamente conclusa di una fase della storia giuridica del mondo occidentale 
che, dopo la fine dell’impero romano, cioè dell’ordinamento politico che le ave-
va dato vita, è servita a lungo come inesauribile deposito di sapienza giuridica 
da riutilizzare per estrarne principi giuridici da spendere nelle nuove strutture 
socio-economiche e politiche venutesi a creare a partire dal Medioevo. Pensia-
mo all’uso che del Corpus Iuris giustinianeo fecero i Glossatori e i Commenta-
tori medievali, e perfino dei feudisti, per incorporare nelle elaborazioni giuridi-
che romane nozioni nuove come i contratti marittimi, le società, i giochi, e poi 
dei giuristi rinascimentali che si rifacevano al mos Gallicus; all’usus modernus 
Pandectarum sviluppato soprattutto in Olanda e nel Sacro Romano Impero a 
partire dal XVII secolo; o alla strumentalità dello studio del Corpus Iuris giu-
stinianeo attuato dai giuristi tedeschi del XIX secolo, finalizzato alla raccolta 
dei materiali necessari alla formazione di un moderno codice civile tedesco. 
Un’operazione che ha occupato tutto il XIX secolo, specialmente in Germania, 
ad opera di quella corrente di studio chiamata Pandettistica, che si concretizzò in 
una selezione dei materiali giuridici contenuti nel Corpus Iuris che ha perso per 
strada quanto del «diritto romano dei Romani» era considerato inutile allo scopo 
di elaborare un codice civile. Tutte queste attività hanno cercato nel diritto ro-
mano enunciati da riutilizzare, smontati dai loro contesti originari e ristrutturati 
in funzione delle nuove realtà socio-politiche e giuridiche via via affermatesi 
nel corso dei secoli.

Non mi addentro poi nella selva inestricabile costituita dall’uso del ius natu-
rale a partire dal Medioevo, sia nella riflessione giuridica, sia in quella politica e 
soprattutto ad opera del diritto canonico. Ancora oggi non è raro sentire afferma-
re che certi istituti, come la famiglia nucleare, sono fondati sul diritto naturale 
come nucleo immodificabile di regole: un pensiero che muove dal presupposto 
che la natura sia sorta così come si presenta a noi, senza subire modifiche. Ma se 
ha ragione Darwin (e ha ragione), la natura muta continuamente, e quindi niente 
dovrebbe essere più instabile del diritto naturale. Eppure, anche nel campo delle 
ricerche giusantichistiche, questo preteso diritto naturale viene continuamente 
chiamato in causa per affermare la necessità della conservazione delle strutture 
socio-politiche.

La perdita di centralità dei codici di diritto privato a cui stiamo assistendo 
da qualche decennio, determinata dall’alluvionale produzione legislativa che 
ha molto mutato i caratteri dei diritti a formazione civilistica, unita all’irrompe-
re di istituti di matrice anglosassone difficilmente coordinabili con i sistemi di 
civil law, ha determinato il bisogno di tornare a parlare di «princípi generali» 
che possano offrire cornici razionali a normative spesso contraddittorie tra loro 



481

‘Instituere’. Il fine e i mezzi

e nelle quali lo stesso legislatore spesso fatica ad orientarsi. E questi principi 
sono ricercati in quel diritto eminentemente razionale, totalmente avulso dalla 
trascendenza, «umano» quant’altri mai, che è il diritto romano. Esso, infatti, a 
cui non è mai mancata una certa aura di ratio scripta, e non solo nel Medioe-
vo, pare offrire cornici sistematiche di cui fare tesoro nell’odierna babele nor-
mativa. Questa esigenza di razionalizzazione sta generando un movimento che 
potremmo definire neopandettista, con la riproposizione (certo non negli stessi 
termini del XIX secolo) dell’idea che il diritto romano possa fungere da depo-
sito di concetti astoricamente validi e affidabili nell’ambito giuridico ed eco-
nomico contemporaneo, ovviamente (e per l’ennesima volta nella storia della 
scienza giuridica europea) depurato di quel dantesco «troppo e’l vano» (Par. 6, 
10-12): e non solo nell’esperienza europea, come fa fede per un verso lo sbarco 
del diritto romano in Cina, anche in questo caso finalizzato all’elaborazione di 
un moderno codice civile, e per un altro il sempre maggiore spazio che esso sta 
acquistando nei diritti degli stati latino-americani.

Non è quello della presunta attualità del diritto romano l’orizzonte scienti-
fico a cui dovrebbe fare riferimento un manuale istituzionale. A giudizio di chi 
scrive, pur nell’opportunità di fornire anche un supporto didattico per poter af-
frontare al meglio lo studio del diritto privato vigente, l’esposizione deve in via 
prioritaria illustrare il «diritto romano dei Romani», evidenziando quanto delle 
concettualizzazioni che saranno discusse evidenzi un «diritto romano romanisti-
co», cioè elaborato dai giuristi moderni per fornire materiali utili all’edificazio-
ne di un moderno diritto privato.

Un’ultima osservazione. Il diritto positivo, cioè quello che regge le nostre 
collettività contemporanee, ci ha abituato a pensare al diritto come a un insieme 
di enunciati astratti nei quali è difficile, a volte, scorgere la vita vera. Il diritto 
romano, data la sua natura prevalentemente casistica, ci aiuta invece tantissimo 
a leggere, dietro l’astrattezza delle formule, i fenomeni reali, cioè le persone 
concrete, che nascono, vivono, mettono su famiglia, fanno affari, litigano tra 
loro, commettono crimini orrendi, fanno testamento e lasciano questo mondo. 
Anche questo scopo dovrebbe essere perseguito in un’opera di introduzione a 
una materia non più attuale come il diritto romano: mostrare, anche con l’esem-
pio fornito dalle fonti, che le enunciazioni giuridiche, per quanto astratte pos-
sano essere, sono fatte per regolare i più vari aspetti dell’esperienza collettiva 
di una comunità e hanno ricadute sul vivere quotidiano delle persone comuni. 
Cioè mostrare il diritto vivo, frutto del continuo mutamento delle condizioni 
nelle quali esso opera.

Mario Fiorentini
Università di Trieste




