
Discussioni

DOI CODE: 10.1285/i22402772a15p446

Un nuovo sguardo sulle donne al crepuscolo 
dell’Impero Romano d’Occidente

nel prisma delle ‘Novellae’ di Maioriano 

1. Nella temperie della crisi irreversibile che investì l’Impero romano d’Oc-
cidente nel V secolo, segnata dal disperato tentativo di risollevarne le sorti at-
traverso una tenace Renovatio Imperii, l’imperatore Iulius Valerius Maiorianus 
nell’arco di un solo biennio, compreso tra il 458 e il 459 d.C., promulgò quattro 
Novellae che ambivano ad incidere in maniera significativa sulla realtà giuridica 
delle donne, in specie appartenenti all’élite. 

La trattazione focalizzata su questo circoscritto corpus legislativo di Maio-
riano, che viene posta in dialogo con le dinamiche normative, sociali ed eccle-
siastiche coeve e immediatamente precedenti alla loro emanazione (IV e primi 
decenni del V secolo), si snoda nella stimolante e densa monografia di Rosalía 
Rodríguez López intitolata Mujeres en los difíciles tiempos del Imperio Romano 
de Occidente: Nov. Mai. 5, 6, 7 y 9 (458-459 d.C.)1. La studiosa, che si muo-
ve con sicura competenza e pregevole sensibilità nelle indagini che toccano la 
soggettività femminile nel diritto romano2, attraverso la lettura esegetica delle 
Novelle maiorianee V, VI, VII e IX e di un corredo di testimonianze frammen-
tarie ed eterogenee che vi si riconnettono, restituisce la plastica dimensione giu-
ridica della donna in un momento circoscritto della tarda antichità, fissandola 

1 R. Rodríguez López, Mujeres en los difíciles tiempos del Imperio Romano de Occidente: 
Nov. Mai. 5, 6, 7 y 9 (458-459 d.C.), Madrid 2022, pp. 436.

2 Tra le molteplici pubblicazioni dell’Autrice in materia si vedano: R. Rodríguez López, Mo-
delos femeninos de servicios sanitarios en los inicios del cristianismo, in M.E. Jaime de Pablos 
(ed. lit.), Identidades femeninas en un mundo plural, Sevilla 2009, 661-667; Ead., La mujer ca-
ritativa y evergeta. Un prototipo Praeter legem en la realidad tardorromana, in R. Rodríguez 
López (coord.), Experiencias jurídicas e identidades femeninas, Madrid 2011, 561-578; Ead., La 
turpitudo mulieris en constituciones de Diocleciano y Constantino, in E. Höbenreich, V. Kühne, 
R. Mentxaka, E. Osaba (a c. di), El Cisne III. Prostitución femenina en la experiencia históric-
o-jurídica, Lecce 2016, 111-146; Ead., Trata de blancas y redes de prostitución forzosa, in M. 
José Bravo Bosch, A. Valmaña Ochaíta, R. Rodríguez López (coord.), No tan lejano: una visión 
de la mujer romana a través de temas de actualidad, Valencia 2018, 263-298; Ead., La violencia 
contra las mujeres en la antigua Roma, Madrid 2018; Ead., Viudas, oprimidas y marginadas, en 
la legislación imperial, in P. Pavón Torrejón (coord.), Conditio feminae. Imágenes de la realidad 
femenina en el mundo romano, Roma 2021, 151-184; Ead., La última emperatriz de la gens Julia, 
in P. Pavón Torrejón (ed.), 250 mujeres de La antigua Roma, Sevilla 2022, 97-98; Ead., A propós-
ito de Nebrija y su tiempo: la mujer en el derecho castellano y en sus estudios filológico-jurídicos, 
in RGDR. 39, 2022, 1-33.



447

Discussioni

in una sorta di ‘microstoria’ che, a parere di chi scrive, rappresenta una tessera 
significativa nel mosaico degli studi di genere contestualizzati alla fase finale 
dell’Occidente romano in progressivo disfacimento. 

Si tratta, in effetti, del quinquennio drammaticamente difficile (457-461 
d.C.), che segue i traumatici eventi del sacco di Roma ad opera del vandalo Gen-
serico (455 d.C.) e della caduta dell’imperatore gallo-romano Avito (456 d.C.), 
in cui Maioriano, innalzato al potere dal comes Ricimero, convogliò nell’azione 
‘riformatrice’ delle leggi anche il ruolo delle donne quale parte integrante del 
disegno politico imperiale3. 

Dopo le pagine introduttive della ‘Prefacio’ (pp. 15-24), che delineano l’o-
biettivo primario di esplorare, con una deliberata inversione cronologica, at-
traverso la lente privilegiata sulle quattro costituzioni maiorianee i molteplici 
status femminili – dalle nubili alle vedove, dalle aristocratiche alle colone, alle 
vergini consacrate  – per decifrarne la specificità nella loro storia ‘presente’, il 
libro, come mostra l’‘Indice Sumario’, si articola in due parti principali distinte, 
ma complementari nel percorso argomentativo, dedicate l’una a ‘Ciudadanas en 
época mayorianea’ (pp. 27-174) e l’altra a ‘Antecedentes inmediatos’ (pp. 175-
311). La parte finale perfeziona la ricerca e amplia la visuale del lettore non solo 
con una ‘Apéndice’ (pp. 313-382) sul programma della Renovatio imperii Ma-
ioriani, ma anche attraverso una varietà di ‘Anexos’ (pp. 343-382) rappresentati 
dai testi delle Novellae esaminate, dalle liste di imperatori che si avvicendarono 
dalla Tetrarchia sino al termine dell’Impero romano d’Occidente, oltre che da 
alcuni componimenti letterari dedicati a Maioriano da Sidonio Apollinare e da 
Victor Hugo. A riprova della solida base documentale di cui Rosalía Rodríg-
uez López si è avvalsa nel corso della sua analisi, è opportuno evidenziare che 
l’opera è completata da un accurato indice di ‘Fuentes’ (pp. 383-404) e da una 
ponderata ‘Bibliografía’ (pp. 407-424).  

Prima di concentrare l’attenzione sulle sezioni e sui capitoli del volume, ri-
prendiamo brevemente il filo conduttore tracciato dalla ‘Prefacio’, che guida il 
lettore nella comprensione dell’impianto metodologico e delle coordinate sto-
rico-giuridiche della ricerca. L’a., infatti, evidenzia innanzitutto come la pro-
tezione imperiale accordata con legge da Maioriano alla religione cristiana e 
all’auctoritas del Papa4 non escluse tensioni tra i poteri civile ed ecclesiastico 

3 Per un quadro sulle vicende e sui fattori di crisi in quest’epoca convulsa della pars Occiden-
tis cfr. L. De Giovanni, Istituzioni Scienza giuridica Codici nel mondo tardoantico. Alle radici 
di una nuova storia, Roma 2007, 356 ss.; per un approfondimento di ampio respiro sul regno 
di Maioriano con attenzione anche alla sua attività legislativa, si veda F. Oppedisano, L’impero 
d’Occidente negli anni di Maioriano, Roma 2013.

4 Nov. Mai. 1.



448

Discussioni

che si manifestarono, in particolare, nell’ambito dei doveri femminili in ordine 
alla maternità, alla legittimità dei figli concepiti nel matrimonio e alla gestione 
dei patrimoni delle vedove abbienti tramite limitazioni imposte a spazi di libertà 
che il Cristianesimo aveva riconosciuto alle donne cristiane nel vivere la propria 
fede anche nella consacrazione  (p. 18)5. In queste dinamiche socio-giuridiche 
che attraversano il V secolo, a un sistema patriarcale che mostra segni di cedi-
mento Rosalía Rodríguez López ricollega con acume la resilienza delle donne, 
soprattutto aristocratiche, capaci di mantenere la propria influenza sociale e cul-
turale ancora sul finire della pars Occidentis dell’Impero (p. 20). La narrazione 
dedicata alle clarissimae feminae christianae prova, effettivamente, la maggio-
re visibilità e autonomia conquistate dalle donne nella vita religiosa e socia-
le grazie alla tensione spirituale sublimata nell’ascetismo, nell’evergetismo6 e 
consolidata dalle reti epistolari tra Oriente e Occidente nel IV e V secolo (p. 
22 s.). Nel quadro sfaccettato della femminilità tardoantica l’obiettivo additato 
dalla studiosa è, dunque, di leggere le Novellae di Maioriano non come dettati 
isolati mossi soltanto dalle preoccupazioni contingenti del legislatore, ma come 
risposte a una realtà normativa, politica e religiosa che si coglie quanto più se ne 
penetrano le radici (p. 24).

2. Passeremo ora in rassegna i quattro capitoli del ‘Título primero’, in cui è 
ripartita l’illustrazione delle Novelle che definiscono la disciplina delle ‘Ciuda-
danas en época mayorianea’ e costituiscono il cuore della ricerca.

Il primo capitolo dedicato a ‘Mujer, familia y religión’ si incentra sulla disa-
mina della Novella Maioriani VI, De sanctimonialibus vel viduis et de succes-
sionibus (pp. 27-78). La legge si inserisce a pieno titolo nel progetto imperiale 
di ristabilire la res publica che, facendo leva sui tre fondamenti delle armi, della 
legge e della religione7, interviene su uno dei più accesi terreni di scontro po-
litico, quello che ruota attorno alla capacità procreativa delle donne e ai patri-
moni familiari, in cui entravano in rotta di collisione, da un lato, le istanze di 
incremento demografico dell’Impero legate al calo della natalità e, dall’altro, i 
nuovi modelli ascetici proposti dal Cristianesimo. Il testo lascia trasparire, in-

5 Novv. Mai. 6 e 11, nella scia delle precedenti restrizioni in materia di divorzio di Valentinia-
no III (Nov. 35.11, a. 452). 

6 Aug. Epist. 130.1-3; Aug. Epist. 16.29 ss.; Hier. Epist. 52.9
7 Nov. Mai. 6.1: Susceptis regendi imperii gubernaculis cogitare debemus, quemadmodum 

nostra res publica et armis et legibus et integea religionis reverentia conservetur atque proficiat. 
Per la metafora del buon governo costituita dalla nave e dal timone ricorrenti negli specula princi-
pis e a sostegno dell’azione pubblica di Maioriano in funzione del benessere socio-politico degli 
abitanti dell’Impero cfr. Rodríguez López, Mujeres cit. 30 s., 321 s.



449

Discussioni

fatti, la diffusione del fenomeno della verginità consacrata e del monachesimo 
femminile, che tanto era stato esaltato dai Padri della Chiesa come Girolamo e 
Ambrogio8, ma si era spesso tramutato in uno strumento di calcolo economi-
co per i paterfamilias e per personaggi senza scrupoli. Tale scelta intrapresa 
dalle aristocratiche abbienti e indipendenti era nuova, come fa notare Rodríg-
uez López in rapporto alla perifrasi per designarle nelle costituzioni imperiali 
(mulier, quae solitariae vitae dedita)9, e comportava un radicale cambiamento 
dovuto alla rinuncia ai propri beni e ad una vita votata a ogni genere di priva-
zioni materiali (p. 31 ss.). Sul piano legislativo, a questo nuovo corso aveva 
contribuito l’abrogazione da parte di Costantino delle antiche leggi augustee sul 
matrimonio e sulla penalizzazione del celibato per l’incentivazione delle nasci-
te, con la conseguente parificazione, negli acquisti ereditari, delle nubili e delle 
coniugate senza prole alle donne madri10. 

Per quanto concerne le figlie in giovane età, come emerge dalla Novella Ma-
ioriani (VI.1), vi erano  genitori che le costringevano alla castità perpetua per 
evitare la dispersione patrimoniale attraverso la dote11. La legge di Maioriano 
tende, dunque, a tutelare e incentivare la procreazione legittima delle fanciulle 
nubili, in specie aristocratiche, con una drastica e pragmatica presa di posizio-
ne che vieta la consacrazione prima dei quarant’anni (ante annum quadragesi-
mum), al fine di garantire che le donne, assolta la loro funzione riproduttiva, si 
accostassero alla scelta di vita ascetica con maturità consapevole e senza subire 
alcuna costrizione familiare. In particolare, l’Imperatore assicura alle giovani 
che abbiano contratto matrimonio, e siano state per questo diseredate dai geni-
tori o rese destinatarie della sola ‘quarta Falcidia’, di non essere pregiudicate nei 
loro diritti di successione ereditaria avendo assecondato il desiderio di procreare 
figli e così salvato dall’estinzione la loro nobile famiglia (p. 52). E, proprio 
in riferimento alla struttura giuridica a sostegno degli oneri patrimoniali del 
matrimonio, sono ribadite la centralità della dote12 e della sponsalicia largitas 
oltre alla necessità, riaffermata dall’Imperatore per l’Occidente13, di una parità 
economica tra i coniugi onde evitare che l’assenza di dote non solo infici la 

8 Ad esempio, Hier. epist. 130.6, 49.2; Ambr. de virginibus.
9 CTh. 5.3.1 (= C. 1.3.20, a. 434 d.C.)
10 CTh. 8.16.1 (a. 320).
11 In proposito le pratiche abortive ricorrenti nelle famiglie aristocratiche per evitare l’incre-

mento del numero di discendenti e il frazionamento delle proprietà, ancora nel IV secolo, è un 
dato eloquente che non sfugge a Rodríguez López, Mujeres cit. 38.

12 Sulla non esigibilità dell’apporto patrimoniale delle donne prevista nel 454 d.C. dagli im-
peratori Valentiniano III e Marciano nei matrimoni tra i senatori o gli alti dignitari e le figlie di 
ingenui poveri si veda C. 5.5.7 (a. 454).

13 Contro l’opposta impostazione orientale teodosiana, cfr. CTh. 3.7.3. 



450

Discussioni

legittimità dell’unione, ma marchi gli sposi con lo stigma dell’infamia (Nov. 
Mai. VI.9). Opportunamente l’a. rileva come Maioriano mirasse ad assicurare 
la continuità nella custodia dei valori della ‘romanità’ con l’educazione della 
prole legittima e il funzionamento delle istituzioni pubbliche, tralasciando la 
questione dei matrimoni tra romani e barbari14 nella «multiculturalidad de un 
mundo globalizado» (p. 42). 

Rosalía Rodríguez López focalizza, poi, il caput della Novella (Nov. Mai. 
VI.4) particolarmente interessante poiché predispone una protezione inedita 
contro il ratto delle vergini a scopo di violenza sessuale. Superando la tradizione 
patriarcale che colpevolizzava la vittima (come nel mito di Lucrezia), sorpren-
dentemente la norma imperiale tutela l’integrità morale della vergine violata15, 
addossando la sanzione capitale e patrimoniale esclusivamente sull’autore del 
raptus, perseguibile ora tramite accusa popolare. La studiosa legge in questa 
previsione «una mayor estima femenina» al tempo di Maioriano e la difesa del 
‘bene prezioso’ per perpetuare l’identità e la tradizione romana in pericolo, co-
stituito dalla pudicitia (p. 57).

L’altro disposto nodale della Novella VI si focalizza sulle vedove titolari 
di patrimoni e sulla loro fecunditas, affinché la libertà di cui godevano venisse 
limitata e fossero riportate nell’orbita dell’interesse pubblico. Che assumesse le 
vesti dell’univira – modello incarnato dalle virtuose matrone cristiane Melania 
e Paola dedite alla castità, allo studio delle Scritture e all’evergetismo16 –, o si 
conformasse al modello della donna refrattaria a nuove nozze, Maioriano, pre-
occupato dal pericolo di estinzione delle casate aristocratiche e della loro rovina 
patrimoniale, ordina alla vedova di risposarsi entro cinque anni se non ancora 
quarantenne e senza prole, pena la confisca di metà del patrimonio a favore dei 
suoi familiari (fratelli, sorelle e figli, o genitori e parenti prossimi) o, in mancan-
za, del fisco (Nov. Mai. VI.5)17 (p. 67 s.). In questo contesto si colloca anche la 
lotta contro i ‘cacciatori di eredità’ (captatores). La Novella (VI.11) stabilisce 
la nullità delle disposizioni testamentarie estorte a donne sole o malate da parte 
di estranei (spesso chierici o medici compiacenti), riaffermando il primato della 
successione legittima contro la dispersione dei beni al di fuori della famiglia. 
La studiosa richiama la finalità fiscale della norma, evidente nella presunzione 

14 Già vietati da CTh. 3.14.1 (ca. 370). 
15 Giustiniano (Nov. 123, a. 546) un secolo più tardi punirà oltre al rapitore anche la rapita con 

l’internamento in un monastero sicuro.
16 Ampiamente citate nelle fonti geronimiane e nelle Storie Lausiache di Palladio, Rodríguez 

López, Mujeres cit. 61 ss.
17 Con riferimento a Nov. Mai. 6.5 nel più ampio ambito del diritto tardoantico delle seconde 

nozze cfr. U. Agnati, Profili giuridici del repudium nei secoli IV e V, Napoli 2017, 26 nt. 46, 388. 



451

Discussioni

di colpevolezza ipso iure del delinquente beneficiario del lascito testamentario, 
‘estraneo’ al nucleo famigliare del de cuius e nella sanzione di versare alle casse 
pubbliche un terzo dei beni percepiti. La tutela del patrimonio si estende, infine, 
all’obbligo della vedova di riservare, in caso di nuove nozze, i beni del primo 
marito e i doni nuziali per i figli di primo letto, impedendo che la ‘matrigna 
crudele’ o la ‘suocera avida’ – topos letterario e giuridico – frodino i discendenti 
legittimi (Nov. Mai. VI.6, 8-10). 

Nel secondo capitolo la trattazione della ‘Municipalidad’ (pp. 79-132) è 
intessuta sulla Novella Maioriani VII, De curialibus et de agnatione vel di-
stractione praediorum eorum et de ceteris negotiis, promulgata con l’imperato-
re Leone I d’Oriente nel 458 d.C. Fedele agli ideali repubblicani della «munici-
palización» e consapevole della coeva «ruralización» evidente nella pratica del 
patronato, l’Imperatore indirizza la riforma nella duplice direttrice delle struttu-
re giudiziarie e fiscali18, corrotte e inefficienti, a difesa delle istituzioni cittadi-
ne, rivitalizzata anche la figura giuridica del defensor civitatis (Nov. Mai. 3, a. 
458) che, già in passato, tutelava  pupille e vedove dalle pressioni matrimoniali 
e proteggeva ragazze libere o schiave dalla prostituzione (p. 84 ss.)19. Inoltre, 
Maioriano intende porre un freno alla disgregazione del decoro urbano e, nel 
contempo, salvaguardare la Curia riservando una speciale attenzione ai curiales, 
definiti nervos ... rei publicae ac viscera civitatum, e alla deriva innescatasi nelle 
dinamiche familiari del loro ceto. 

A proposito del degrado materiale della civitas, occorre tener presente, in-
nanzitutto, che Maioriano interviene duramente contro la pratica degli spolia, 
ovverosia contro la distruzione di antichi monumenti per ricavarne materiale 
edile secondo una prassi frequente giustificata dalla necessità di piccole ripara-
zioni pubbliche (ut parvum aliquid reparetur, magna diruuntur, Nov. Mai. IV). 
L’a. non manca, quindi, di aprire una prospettiva sull’assetto urbanistico della 
città antica come uno spazio ‘androcéntrico’, tendenzialmente ostile per le don-
ne la cui pudicitia e integrità fisica erano messe a repentaglio, spazio segnato, 
tuttavia, da un’inversione di tendenza nella topografia del V secolo che non solo 
viene ridisegnata dalla fondazione di chiese, martyria e monasteri finanziati da 
imponenti donazioni di nobildonne cristiane20, ma anche dallo spostamento del 
baricentro delle città ai nuovi agglomerati religiosi periferici (p. 105 ss.). Ro-

18 Pertanto, si prevedono censimenti della popolazione, registri delle famiglie vincolate agli 
oneri municipali compiuti con la partecipazione dei governatori provinciali, divieto di vendita dei 
beni privati salva autorizzazione del Prefetto del Pretorio per estrema necessità, al quale è altresì 
demandata dalla Curia la punizione dei giudici avari e corrotti: Nov. Mai. 7.9-12.

19 CTh. 3.11.1 (a. 380); CTh. 15.8.2 (a. 428). 
20 Cerchia di San Girolamo (Hier. epist. 46.10).



452

Discussioni

dríguez López, inoltre, considera alcune importanti città tardoantiche contrap-
ponendo alle dinamiche di trasformazione legate anche alla religione in Oriente 
(Costantinopoli e Gerusalemme) la riorganizzazione urbana imposta dalla crisi 
in atto in Occidente (Roma, Ravenna, Nola), supportando la trattazione con spe-
cifici riferimenti cartografici e iconografici.

Per quanto riguarda, invece, l’altro grande tema della fuga dei decurioni ver-
so le zone rurali che, lungi dal costituire un ritorno agli antichi valori repub-
blicani, si configura come un mirato allontanamento dai munera civici corre-
dato dalla sottomissione alla protezione dei grandi possidenti per sfuggire alla 
pressione fiscale, il legislatore, come evidenzia la studiosa, rimette al centro la 
figura maschile sminuendo la donna a puro strumento procreativo in funzione 
del ripopolamento dell’aristocrazia municipale. Il caso preso in esame, che dà 
corpo ad un contesto di disordine e tensione tra realtà cittadine e rurali, riguarda 
le unioni ‘ineguali’ tra decurioni fuggiti e donne di status inferiore, considerata 
in contrasto non solo con la famiglia come istituzione tradizionale romana, ma 
anche con gli interessi pubblici, per cui Maioriano distingue il destino giuridico 
dei figli maschi nati, rispettivamente, da colone o da schiave (p. 116 ss.). Gli uni 
vengono, infatti, forzatamente arruolati nella Curia per garantire la continuità 
del gettito fiscale, gli altri sono assegnati a corporazioni come «quasi-esclavos» 
(p. 121) contravvenendo al principio del ius civile secondo il quale il figlio della 
schiava seguiva la condizione giuridica della madre, a beneficio del Senato e 
della vita economica dei municipi (Nov. Mai. VII.2). Anche la condizione delle 
colone e delle schiave coinvolte in queste unioni viene disciplinata severamente 
con l’ordine della separazione coatta dai decurioni, in tal modo restituiti alle cit-
tà, e della permanenza del legame alla terra del loro dominus, rimanendo private 
della prole e di ogni riconoscimento affettivo e giuridico. Un punto cruciale è 
anche quello dell’analisi del destino giuridico delle figlie dei decurioni come 
‘capitale civico’ e del concetto di ‘sangue materno’ («sangre materna») come 
fattore determinante per il futuro dell’élite municipale (p. 125 ss.). Il legislatore 
mira, chiaramente, a legare la discendenza anche per via femminile agli obblighi 
municipali, sulla base di una rigida politica di controllo. Le figlie dei decurioni 
sono considerate, infatti, garanti della sopravvivenza di classe in quanto non 
si uniscano con uomini di rango inferiore21 e non contraggano matrimonio con 
uomini di altri municipi. Quest’ultima situazione viene sanzionata con la ces-
sione di un quarto di tutte le sostanze alla Curia d’origine, affinché questa possa 

21 Esclusa l’applicazione del SC. Claudiano in caso di unione con uno schiavo, in quest’epo-
ca di crisi le figlie dei decurioni vengono preservate nei loro diritti di successione legittima e di 
conferimento della dote in caso di matrimonio legittimo con uomo di pari rango, cfr. Rodríguez 
López, Mujeres cit. 126 s. 



453

Discussioni

allevare i figli di tali donne di famiglia curiale ‘come decurioni per la città’ dalla 
quale loro stesse erano emigrate (Nov. Mai. VII.5-6). 

Il terzo capitolo ricostruisce alcuni aspetti della ‘Criminalidad’ (pp. 133-154) 
riguardante le donne (‘Marco Delictivo’, ‘Mujeres parricidas y adúlteras’) tra-
mite la lettura della Novella Maioriani V, De bonis caducis sive proscriptorum 
del 458 d.C. e, soprattutto, della Novella Maioriani IX, De adulteriis del 459 
d.C. 

L’analisi del contesto criminale del V secolo prende le mosse dalla signi-
ficativa riflessione etimologica che mette in luce la distinzione fra il termine 
maschile aggressor (da aggredior), che evoca un’azione virile in cui la forza è 
implicita, e il vocabolo femminile victima (da victimo), semanticamente legato 
alla passività sacrificale. Questa asimmetria linguistica, che sottende una pro-
fonda asimmetria giuridica e sociale tra i sessi nel diritto romano tardoimperia-
le, si riflette con evidenza nella struttura degli illeciti che colpiscono il nucleo 
famigliare, in cui il matrimonio resta il bene giuridico supremo da tutelare.

Esaminando gli immediati antefatti risalenti a Teodosio II, in particolare la 
costituzione del 449 d.C. in C. 5.17.822, l’a. evidenzia come la liceità del ripudio 
o del divorzio fosse ancorata a parametri decisamente diseguali che rispecchia-
no il valore dell’honor maritalis. Se per il marito l’infrazione di tale onore si 
configurava solo nell’atto di introdurre concubine nella domus familiare, per 
la donna la soglia della colpevolezza era assai più bassa ricomprendendo non 
solo l’infedeltà coniugale, ma anche la frequentazione non autorizzata di spazi 
pubblici. Il semplice assistere a giochi del circo o a spettacoli teatrali (ludos 
circenses, theatrales), contro il volere del marito, era sufficiente a macchiare la 
pudicitia della donna che, pertanto, sarebbe stata assimilata a figure di dubbia 
moralità come le attrici o le prostitute (p. 136 s.). Anche sul piano della violenza 
fisica, la norma teodosiana palesava una disparità di trattamento, dato che la 
moglie poteva divorziare solo se il marito l’avesse castigata ‘con frustate che 
sono improprie per un’ingenua’, mentre al marito per ripudiare legittimamente 
la propria moglie sarebbe stato sufficiente provare che ella aveva alzato ‘le mani 
audaci’ su di lui.

22 A proposito delle articolate e delicate questioni giuridiche sollevate da C. 5.17.8, anche in 
ordine alle influenze dottrinali cristiane sulle scelte del legislatore, richiama l’attenzione Agnati, 
Profili giuridici cit. 354 ss., 355 ntt. 125, 126, il quale afferma: «Con questa costituzione c’è un 
sensibile moto verso la parificazione di condizioni tra uomo e donna, come emerge anche nell’e-
spressione pari fine claudetur, che si legge in C. 5.17.8.3. Tale indirizzo è provato concretamente 
dal fatto che l’adulterio del marito diventa iusta causa repudii, e a ciò si aggiunge il caso più 
particolare del marito che porta l’amante nella casa coniugale, condotta da tempo stigmatizzata 
nel costume romano e di frequente menzionata nelle fonti letterarie».



454

Discussioni

Spostando il focus sull’età di Maioriano che legifera soltanto sui crimini di 
adulterio e omicidio sottoposti a iudicia publica, l’indagine si concentra inizial-
mente sulla figura della donna parricida attraverso l’esegesi della Novella V (p. 
142 s.). In questa disposizione, emanata a seguito del crimine consumatosi nel 
Piceno di una certa Severina accusata di aver ucciso il marito, emerge l’interesse 
retrostante del legislatore focalizzato non solo sulla sanzione morale del gesto, 
ma soprattutto sui vantaggi erariali. La norma, infatti, si rivolge ad Ennodio, 
comes rerum privatarum, affinché vigili sulle frodi amministrative che potesse-
ro sottrarre al fisco i beni espropriati alla condannata. Sebbene la Novella non 
espliciti la punizione, il contesto suggerisce la persistenza della terribile poena 
cullei (la pena del sacco), confermata dalla legge di Costantino sul parricidio, 
che condannava il reo a una morte priva di sepoltura e rito funebre, in una totale 
damnatio memoriae23.      

Tuttavia, è nella repressione dell’adulterio che la politica criminale di Ma-
ioriano mostra la sua massima severità, come attestato dalla Novella IX. Il te-
sto normativo prende spunto dal caso di Ambrosio, un adultero della Toscana 
Suburbicaria che, condannato inizialmente alla relegatio (esilio temporaneo), 
era fuggito violando la sentenza. La reazione imperiale è drastica: la pena viene 
inasprita al punto che oltre alla deportatio (esilio perpetuo con perdita della 
cittadinanza e confisca totale dei beni)24 si autorizza l’uccisione del reo qualora 
venga catturato (p. 151: «él será matado conforme a Derecho»).

Il dato interpretativo evidenziato in questo illecito è l’‘invisibilità’ giuridica 
della donna. Nella logica della Novella IX, l’adulterio è sanzionato più che altro 
come ‘invasione’ dell’intimità coniugale da parte di un estraneo, ‘un crimine 
vile’ insolitamente fondato sulla lesione patita dal marito ingannato e triste per 
la disgrazia della castità distrutta (p. 152). Il linguaggio è univocamente rive-
latore dell’entità del bene protetto ove si riferisce alla macchia che provoca il 
pudore estinto (maculam pudoris extincti), alla castità del letto nuziale (genia-
lis tori castitatem), all’assalto contro la pudicizia (ab expuguatione pudicitiae), 
al pudore violato (violatum pudorem). Come incisivamente osserva Rodríguez 
López, ci si trova di fronte a una ‘concezione proprietaria del corpo femminile’, 
poiché «La mujer se reduce a su cuerpo, a su órgano genital» (p. 152) tanto che 
la pudicitia non è vista come una virtù personale propria della moglie, ma come 
un attributo del marito da difendere contro le incursioni esterne. Attraverso la 
severità della sanzione, il legislatore intende salvaguardare la castità del vincolo 
matrimoniale, sottraendola all’aggressione criminale e ponendola sotto la tutela 

23 C. 9.17.1 (a. 319), cfr. CTh. 9.15.1 e relativa interpretatio.
24 Agnati, Profili giuridici cit. 382 nt. 35.



455

Discussioni

pubblica, così da rendere evidente che la violazione della pudicitia è considerata 
un’offesa di primaria gravità. 

In chiusura del capitolo viene proposto un confronto in diacronia con i pre-
cedenti canoni del Concilio di Elvira (305 d.C., in part. can. 14) che avevano 
affrontato in termini più ampi la perdita, volontaria o forzata, della castità della 
donna vergine anche non consacrata, qualificandola come adulterio. Pur in un 
diverso quadro normativo e sociale, emergono la convergenza e la continui-
tà della percezione della preoccupazione per la violazione della pudicitia che, 
nel contesto religioso, è punita con penitenze spirituali gravissime (scomunica), 
giungendo a considerare esemplari le preghiere con cui la ‘peccatrice’ chiedeva 
la «muerte de ese hijo, fruto de una relación ilícita e inmoral» (p. 153).

In definitiva, attraverso l’analisi delle quattro Novellae maiorianee, l’a. svela 
la complessa logica che, al di là della propaganda imperiale, ne è alla base. In un 
momento di grave crisi finanziaria e politica, Maioriano è spinto da motivazioni 
pressanti e pragmatiche a ricostruire il consenso tra i potentes e, contempora-
neamente, a rimpinguare le casse imperiali intervenendo su aspetti cruciali per 
l’élite senatoria: la trasmissione dei patrimoni fondiari e mobiliari impedendone 
la dispersione verso le istituzioni ecclesiastiche, le strategie matrimoniali volte a 
preservare nome e censo e il controllo della morale pubblica, ispirata ai precet-
ti cristiani, come strumento di legittimazione della sua autorità. Questa lettura 
realistica evidenzia il tentativo di garantirsi la lealtà e la stabilità delle classi 
dirigenti, essenziali per la sopravvivenza dell’autorità imperiale in Occidente.

3. Il quarto capitolo che conclude la prima sezione dell’opera spazia nell’in-
terpretazione delle Novellae VIII, XI e XII di Maioriano, che sono descritte 
come ‘Las constituciones mayorianeas que contextualizan a la mujer en su espa-
cio y tiempo’ (pp. 155-172). Sebbene due di esse siano ‘ignote’, l’esame basato 
sui titoli, sul contesto degli eventi socio-politici che fanno da sfondo alla loro 
emanazione e sulla legislazione precedente e successiva in materia ha consenti-
to di rintracciarne i contenuti precettivi, che appaiono destinati a uomini (armati, 
membri del clero, aurighi), ma offrono uno spaccato singolare della crisi sociale 
del V secolo che interessa anche le donne, direttamente o indirettamente, come 
soggetti vulnerabili da proteggere o controllare . 

La Novella VIII, De redditu iure armorum, databile al 456-457 d.C., il cui te-
sto è andato perduto, scaturisce dalla drammatica situazione successiva al sacco 
di Roma del 455 d.C. (pp. 157-163). L’a. ipotizza che, con questa costituzione, 
l’Imperatore avesse ripristinato per i civili la facoltà di avere, usare e portare 
le armi (ius armorum), un diritto «fluctuante políticamente, y delicado social-
mente» (p. 157), da intendersi in senso ‘inclusivo’ anche delle donne, dettato 
dall’incremento della delinquenza e dalla necessità di autorizzare la legittima 



456

Discussioni

difesa nel contesto delle incursioni barbariche e, in genere, contro aggressioni, 
assassinii, rapimenti e banditismo che si consumavano in specie nelle campa-
gne. L’intervento maiorianeo viene pertanto riportato nell’alveo di precedenti 
costituzioni emanate in materia e conservate nel Codice Teodosiano (p. 158 ss.). 
Se Costantino nel 317 d.C. aveva condannato apertamente la violenza privata, 
Valentiniano I e Valente nel 364 d.C. avevano tassativamente limitato l’impiego 
delle armi soltanto a chi ne avesse ottenuto, su richiesta, l’autorizzazione im-
periale per prevenire il brigantaggio25. Successivamente, la crisi del V secolo 
segna un cambio di passo, come evidenziano sia la legge di Valentiniano, Te-
odosio e Arcadio del 391 d.C., che aveva concesso ai provinciali un ‘illimitato 
diritto di resistenza’ contro saccheggiatori notturni e banditi, di cui è espressione 
anche l’organizzazione paramilitare dei grandi proprietari terrieri (possessores) 
costituita da milizie private (bucellarii), sia una Novella di Valentiniano III del 
440 d.C., che aveva mobilitato la popolazione di Roma contro la prevista inva-
sione vandalica capeggiata da Genserico26. 

Da tale excursus storico-giuridico, che si inquadra in un clima di soprusi ge-
neralizzati difficili da contenere, in cui Maioriano probabilmente prese in con-
siderazione, di fronte alla possibile sopraffazione del potere imperiale a causa 
degli eventi, che la popolazione organizzata in milizie armate potesse reagire 
e salvare la sua identità romana (p. 163), nell’ottica della studiosa è possibile 
intravedere che la restituzione del diritto alle armi fu ammesso anche per le 
donne, le prime prevedibili vittime delle violenze in quanto esposte non solo a 
rapimenti (come accaduto all’imperatrice Licinia Eudossia e alle sue figlie), ma 
anche alla riduzione in schiavitù come «botín sexual de guerra» (p. 158).

Alla repressione delle ordinazioni forzate dalla Chiesa o dai genitori dei con-
sacrati è invece dedicata la Novella XI, De episcopali iudicio et ne quis invitus 
clericus ordinetur vel de ceteris negotiis del 460 d.C. (pp. 164-170). Maioria-
no, stando alla ricostruzione di Rodríguez López, intese arginare le strategie 
familiari che, per interessi patrimoniali, costringevano i figli (e indirettamente 
le figlie, tematica affrontata anche nella precedente Nov. Mai. VI) a entrare nel 
clero contro la loro volontà. La ratio della norma non è, tuttavia, da ricollega-
re all’obiettivo di incrementare la natalità, ma all’esigenza di poter contare su 
vocazioni autentiche e conseguenti comportamenti virtuosi dei membri della 
gerarchia ecclesiastica, consentendo l’esercizio di un’azione popolare per l’of-
fesa pubblica arrecata da un tale crimine. Rispetto alla precedente Novella di 

25 CTh. 9.10.1, 2 (a. 317), in linea con le posizioni dei Padri della Chiesa Basil. Mag. epist. 
217.55; Cyprian. epist. 57; CTh. 15.15.1 (a. 364).

26 CTh. 9.14.2 (a. 391); Nov. Val. 9 (a. 440).



457

Discussioni

Valentiniano III27, si introduce una deroga parziale prevedendo pene pecuniarie 
(dieci solidi) per gli arcidiaconi che accettavano ordinazioni violente e sanzioni 
patrimoniali per i genitori (perdita di un terzo dei beni a favore del figlio coar-
tato) (p. 165). Non sono tralasciate le connesse fonti tratte dagli scritti dei Padri 
della Chiesa e dai Concili, che restituiscono l’attrito tra le esigenze del potere 
secolare a disporre di cittadini attivamente partecipi e una Chiesa che attirava 
nella propria sfera rilevanti patrimoni e membri della nobilitas; si pensi ai casi 
del senatore Pammachio e delle matrone romane Paola, Eustochio e Fabiola sin-
ceramente devoti alla fede cristiana (p 167). D’altronde, dei chierici senza vo-
cazione, che adottavano stili di vita mondani dandosi al concubinato28, al lusso 
e ad ogni genere di vizio, siamo informati da Girolamo29, mentre al papa Leone 
Magno si deve il contrasto alla coesistenza dei voti matrimoniali ed ecclesiastici 
e, dunque, alla nomina di diaconi, presbiteri o vescovi di soggetti già sposati30. 

La Novella XII, De aurigis et seditiosis, nonostante non ci sia pervenuta, si 
può ricomporre nel suo dettato che era diretto, in special modo, alla gestione 
delle rivolte urbane (seditiones) nei luoghi dove si svolgevano gli spettacoli, 
ovverosia il circo e il teatro, e vedevano gli aurigae, ‘conducenti di veicoli leg-
geri trainati da cavalli, esperti nelle corse circensi e idoli delle folle’ (p. 171), 
talvolta impegnati nella mobilitazione della plebs, descritta da Ammiano Mar-
cellino come una massa oziosa e violenta31. Richiamando la tradizione giuridica 
del crimen maiestatis e della lex Iulia de vi32, la lettura dell’a. mostra come gli 
spettacoli fossero divenuti occasione di contestazione politica difficilmente go-
vernabile a cui partecipavano le donne, oltre agli uomini, meno abbienti «para 
descargar su ira contra autoridades y mobiliario público» (p. 174). Mentre le 
fonti cristiane, che polarizzano il punto di vista etico del fenomeno, descrivono 
questi come luoghi di perdizione e di adulterio33, Maioriano, nella scia della 
tradizione giuridica romana, sembra più concentrato sui pericoli della seditio 
politica, anticipando i provvedimenti dell’imperatore Leone I34 volti a reprimere 
severamente gli autori di sedizioni e tumulti, che minacciavano la pax publica.

27 Nov. Val. 35 (a. 452).
28 Cfr. Concilio di Elvira, can. 27 e 33;  CTh. 16.2.44 (= Sirm. 10, a. 420). 
29 Cfr., ad esempio, Hier. epist. 52.5, 6; 66.5, 13; 147. 
30 Leo epist. 12 (a. 452).
31 Amm. 14.6.25-26.
32 D. 48.4.1.1; Tac. hist. 1.84.
33 Il Concilio di Elvira (can. 62) e quello di Arles (can. 4-5) scomunicavano aurighi e attori. 

Giovanni Crisostomo (Homil. 272-277) denunciava il teatro e l’ippodromo come luoghi di per-
dizione dove gli uomini, sedotti da prostitute e attrici, distruggevano l’armonia familiare (honor 
maritalis).

34 C. 9.30.2 (a. 466).



458

Discussioni

In definitiva, queste ultime tre Novelle (Nov. Mai. VIII, XI e XII) gettano 
uno sguardo ulteriore sui possibili ruoli che le donne giocavano nella realtà 
dell’Impero teso a riaffermare il monopolio della forza e della legge negli am-
biti decisivi per la sua sopravvivenza quali la sicurezza personale, la gestione 
dei patrimoni delle grandi casate, il controllo sulle vocazioni ecclesiastiche e la 
sorveglianza delle masse urbane. Infatti, per quanto le disposizioni appaiano, 
d’acchito, rivolte a una popolazione maschile, l’a. lascia sapientemente emerge-
re come la donna sia presente sottotraccia non solo come soggetto passivo della 
tutela (contro stupri e coazioni), ma anche come soggetto attivo della propria 
autodifesa personale o in quanto partecipe dei movimenti popolari nelle città. 

3. Nella seconda parte del volume Rodríguez López esplora la dimensione 
personale della donna dal punto di vista degli ‘Antecedentes inmediatos’ co-
stituiti dalle dinamiche di potere, di cui furono protagoniste figure femminili 
illustri, nonché dalle normative imperiali ed ecclesiastiche pre-maiorianee, che 
si affermarono anche in Oriente e plasmarono il contesto giuridico entro cui le 
leggi dell’Imperatore Maioriano si inserirono. 

La narrazione del primo capitolo di questa sezione dal titolo ‘Principes fe-
minarum. Mujeres principales en el Imperio y en la Iglesia’ (pp. 177-276), in-
tessuta prevalentemente sulle fonti letterarie, agiografiche e epigrafiche, ritrae 
un’ampia ‘galleria’ di donne, talora sconosciute ai più, che, fra IV e V secolo, 
sfidando la «masculinidad de la Historia» (p. 203), esercitarono una inequivoca-
bile auctoritas politica ed economica detenendo le chiavi della legittimità dina-
stica (le Augustae), gestendo immensi patrimoni fondiari (le Dominae), ovvero 
imponendosi alle gerarchie ecclesiastiche attraverso le manifestazioni della pro-
pria fede (le Sante). 

Tra le numerose ‘Matronas Poderosas y Ricas’, a cui sono dedicate dense 
pagine di accurata indagine prosopografica, spiccano Galla Placidia, che, dive-
nuta reggente per il figlio Valentiniano III, gestì il potere in Occidente per 25 
anni (p. 187 s.); Pulcheria, sorella di Teodosio II, che assunse il titolo di ‘basi-
leía’ e indirizzò in Oriente la politica religiosa35 (p. 190 ss); Licinia Eudossia, 
moglie di Valentiniano III che, dapprima costretta a sposare Petronio Massimo, 
l’assassino del marito, divenne poi prigioniera dei Vandali a Cartagine insieme 
alle figlie, dimostrando che «Las mujeres de pùrpura» forti della memoria fa-
miliare e della capacità di negoziazione, oltre ad essere «moneda de cambio» 
furono ostaggi preziosi (p. 196 s.). Tra le Dominae latifondiste che gestivano 
patrimoni immensi e godevano di piena capacità successoria, Melania la Gio-

35 Nov. Th. 3 (a. 438).



459

Discussioni

vane incarna l’archetipo della matrona che, spinta da una profonda vocazione 
e dalla «anorexia santa» liquidò le sue vaste proprietà sparse in tutto l’Impero, 
nonostante l’opposizione del Senato e dei parenti pagani ma agevolata dall’im-
peratrice Serena, a completo beneficio delle chiese e dei poveri sia in Oriente 
che in Occidente (p. 203 ss.). Sono inoltre ricordate Terasia, moglie di Paolino 
di Nola, che condivise con lui la rinuncia ai beni e la vita monastica (p. 209 s.), 
e Papianilla, moglie di Sidonio Apollinare, che portò in dote la tenuta di Avita-
cum, permettendo al marito di mantenere il suo status aristocratico in una Gallia 
ormai politicamente instabile (p. 218). Uno specifico paragrafo viene riservato 
anche alle ‘Santas’ dei secoli IV e V, che si affermarono in un clima di tensione 
tra le istituzioni ecclesiastiche e le strategie messe in atto specialmente dalle 
clarissimae feminae (pp. 221-279). Ad un primo nucleo tematico fondamen-
tale incentrato sulla cd. «virilización de lo sagrado» (p. 225), in cui la santità 
femminile basata sulla forza spirituale che trascende il genere trova la massima 
espressione nel martirio (Perpetua) e nel fenomeno delle sante travestite con 
abiti monastici maschili (Santa Eufrosina), Rodríguez López associa il ruolo 
attivo delle nobildonne del Circolo dell’Aventino (Marcella, Paola e Eustochio), 
discepole, collaboratrici intellettuali dei Padri della Chiesa e mecenati disposte 
a trasformare le proprie domus patrizie in ‘chiese domestiche’ e monasteri aggi-
rando, con la propria autorità di fatto, le restrizioni ecclesiastiche (p. 237 ss.). Il 
modello educativo cristiano ormai parte integrante della formazione delle donne 
dell’élite guida anche i pellegrinaggi di queste verso la Terra Santa, la fonda-
zione dei primi ‘nosokomeion’ (Fabiola) come via di santificazione attraverso 
l’assistenza caritatevole ai bisognosi (p. 258), il sacerdozio femminile, ostacola-
to sempre più dalla Chiesa. L’esame delle ‘Mujeres en los cánones eclesiásticos 
bajoimperiales’ si appunta in particolare sulla rigida risposta del Concilio di 
Elvira (305-306 d.C., can. 5, 8-10) diretta a delimitare severamente i poliedrici 
ruoli femminili.

Aspetto quest’ultimo approfondito nel successivo capitolo ‘De mulieribus 
en las normas eclesiásticas y civiles’ (pp. 277-312), che propone al lettore un 
bilancio, in prospettiva comparativa, dei disposti che miravano, tramite divieti e 
tutele, a disciplinare sul versante ecclesiastico e civile la posizione della donna 
entro confini etico-religiosi e giuridici. Anche in questo delicato intreccio l’a. 
dimostra la sua abilità nel districarsi dapprima nella focalizzazione dei canoni 
conciliari con cui la Chiesa cristallizza nelle definizioni teologiche i comporta-
menti e le scelte di vita femminili: si pensi al Concilio di Elvira che oltre a proi-
bire i matrimoni misti con eretici o pagani (can. 15-17) e le nozze con uomini 
di professioni ritenute poco virili (can. 67), vietò le veglie notturne nei cimiteri 
(can. 35); non meno rilevanti furono il tentativo del Concilio di Gangra (340-
376 d.C.) di arginare l’autonomia ascetica (can. 13, 17), e il Concilio di Sara-



460

Discussioni

gozza (380 d.C.) che impedì alle donne di insegnare o riunirsi senza la presenza 
maschile. Si deve inoltre al Concilio di Nicea (325 d.C., can. 19) e al Concilio di 
Calcedonia (451 d.C., can. 15) la riduzione delle diaconesse a laiche, fatte salve 
le ordinazioni tardive (dopo i 40 anni). 

La panoramica delle costituzioni imperiali, a partire dal V secolo, che l’a. 
offre a mo’ di ‘Balance legislativo de la visibilidad feminina en el s. V d.C.’ (pp. 
295-311), riprende alcune significative risposte normative date in Occidente e 
in Oriente con impatto ora sfavorevole, come la costituzione di Onorio punitiva 
della donna che ripudiava il marito senza giusta causa rischiando di essere ac-
cusata stupri procacitate36 (p. 296), ora, invece, favorevole come le Novelle di 
Valentiniano III che confermano una maggiore equità successoria con la validità 
delle clausole testamentarie reciproche tra coniugi e la libertà di testare di una 
donna a favore di un’amica37 (p. 300 ss.). Una svolta significativa si registra con 
l’imperatore Marciano che corregge la legislazione costantiniana e, stabilendo 
che la povertà non equivale a indegnità morale, permette ai senatori di sposare 
donne libere ma povere, distinguendole dalle «‘personas bajas y degradadas’» 
(es. schiave, attrici, prostitute). Lo stesso imperatore conferma la validità dei 
lasciti femminili alla Chiesa e ai poveri, riconoscendo la piena capacità testa-
mentaria delle donne devote (caso della ricca Ipazia) contro l’accusa di raggiri 
da parte dei chierici38 (p. 305 ss.). Infine, un intervento imperiale a tutela della 
castitas femminile è quello di Leone I che punisce il rapimento delle donne per 
destinarle a mestieri ignobili (prostituzione, arti sceniche)39.

Il quadro tracciato mette in luce come nel Tardo Antico le donne riuscirono 
a mantenere, attraverso le maglie dell’ordinamento giuridico, la gestione dei 
patrimoni e l’autorità carismatica che consentì loro uno spazio di manovra eco-
nomica e sociale che la normativa ecclesiastica tentò invano di arginare.

Infine, l’appendice dedicata alla ‘Renovatio imperii Maioriani’ (pp. 315-342), 
in una sorta di Ringkomposition, riconduce il lettore al regno di Maioriano, apren-
do uno squarcio sulla vita, la personalità e le linee politico-militari generali perse-
guite dall’Imperatore e sui suoi rapporti con il Senato. Non è inopportuno ricorda-
re che Giulio Valerio Maioriano, proclamato imperatore dall’esercito il 1° aprile 
del 457 d.C., fu uno degli ultimi imperatori che si avvicendarono al potere nel 
ventennio finale dell’Impero romano d’Occidente (455-476 d.C.)40. Un sovrano 

36 CTh. 3.16.2.
37 Novv. Val. 21.1.1 e 2 (a. 446).  
38 Novv. Marc. 4 (a. 454) e 5 (a. 455).
39 C. 1.4.14 (= C. 11.41.7, a. 457-467).
40 Ricordiamo dopo Maioriano: Libio Severo 461-465 d.C.; Antemio 467-472 d.C.; Olibrio 

472 d.C.; Glicerio 473-474 d.C.; Giulio Nepote 474-475 d.C.; Romolo Augustolo 475-476 d.C.



461

Discussioni

che si erge con una propria statura tra i suoi contemporanei, il quale, nonostante 
la breve stagione del suo regno e la minaccia incombente del crollo, si distingue 
per un’autentica tensione ideale, idonea di per sé ad evitarne l’assimilazione ai 
suoi successori. In effetti, secondo la concezione tradizionale del potere, tipica 
dell’ambiente culturale pagano dal quale egli proviene e per cui il cristianesimo 
è accettato come religione ufficiale dell’Impero41, Maioriano privilegia l’azione 
imperiale sui pilastri principalmente della fiscalità, della restaurazione della vita 
municipale e sulla riconquista territoriale42. Nasce spontanea l’associazione di 
idee con il progetto di rigenerazione politica e istituzionale intrapresa da Giusti-
niano nella pars Orientis dell’Impero una settantina di anni più tardi.

L’a. fornisce, dunque, un’ultima sintetica panoramica degli eventi per il cor-
retto inquadramento delle riforme intraprese, il cui irrimediabile fallimento è 
segnato dalla repentina e violenta eliminazione fisica dell’Imperatore per mano 
di Ricimero il 2 agosto del 461 d.C. a Tortona (p. 342). 

4. Si è cercato di condensare i punti essenziali delle tante questioni che sca-
turiscono e si inanellano nello sguardo attento che Rosalía Rodríguez López ha 
convogliato sul testo delle Novellae di Maioriano pubblicate tra gli anni 458 e 
459 d.C.

L’andamento dell’esposizione, anche in ragione delle molteplici informazio-
ni che si intersecano nella variegata documentazione messa a partito (compren-
siva di schemi, tabelle, mappe e immagini anche numismatiche), ha il pregio 
di tenere costantemente desta la curiosità e di favorire, complice lo stile vivido 
della scrittura, una lettura immersiva nelle atmosfere tanto complesse quanto 
sfuggenti delle esperienze femminili del IV e V secolo. Questo approccio con-
tribuisce ad accrescere l’attenzione sul ductus principale della legislazione ma-
iorianea tanto diversificati risultanto gli approfondimenti tecnico-giuridici, di 
storia socio-politica e religiosa che si snodano anche nelle note a piè di pagina. 

D’altronde, sono proprio queste prismatiche aperture dell’indagine a rive-
larsi cruciali sia per la comprensione delle ragioni e della portata del dettato 
normativo di Maioriano sia per una messa a fuoco della storia di genere che 
vi si può ricavare; la ricerca della Rodríguez López risulta, pertanto, libera da 
preconcetti, maggiormente vicina alla concretezza delle posizioni e dei contesti 
individuali femminili, aliena infine da sterili generalizzazioni. In ultima analisi, 
questa metodologia, supportata dall’abilità nel districarsi tra le stratificazioni 
dei testi normativi e dalla padronanza ermeneutica nel loro utilizzo, sostanzia il 

41 Nov. Mai. 1 (a. 458) De ortu Imperii Domini Maioriani Augusti.
42 Oppedisano, L’impero d’Occidente cit. 162.



462

Discussioni

pregio scientifico dell’opera che, nella sua complessità interdisciplinare, pone 
questioni idonee ad orientare nella ricostruzione consapevole delle risposte, rap-
presentando una sorgente di riflessioni e, nel contempo, una base su cui puntel-
lare ulteriori studi, grazie all’apprezzabile apparato delle fonti, rese disponibili 
nella traduzione in lingua spagnola, e della letteratura. 

Restano, infatti, aperti alcuni interrogativi, in particolare sulla reale effettivi-
tà delle disposizioni maiorianee. Il problema della scarsità delle testimonianze 
per un regno di soli quattro anni e mezzo e, per di più, nella nota situazione di 
endemica instabilità in cui versava è ineludibile, ma nulla esclude che si possa 
tornare a valutare una recezione di tali provvedimenti differenziata nella prassi 
giuridica dei territori occidentali e, altresì, sul versante dell’intersezione clas-
se-genere, riprendere un focus unitario sulle donne di umili origini. Infine, tra i 
provvedimenti criminali punitivi della violenza, rispetto ai paradigmi di colpa 
e vergogna e il perdurare nel tardoantico del mito di Lucrezia anche nei Padri 
della Chiesa43 non lascia indifferenti l’interesse sulla ‘de-stigmatizzazione’ della 
vittima, ravvisata dall’a. nella legislazione maiorianea.

Possiamo senz’altro concludere che Mujeres en los difíciles tiempos del Im-
perio Romano de Occidente: Nov. Mai. 5, 6, 7 y 9 (458-459) d.C. è un’opera 
originale e di notevole impatto con cui non potrà non confrontarsi chiunque, 
giusromanista e cultore, in genere, delle discipline tardoantichistiche si acco-
sterà alla vita delle donne scoprendole protagoniste attive della Storia nel pe-
riodo immediatamente precedente al terribile colpo inferto, con l’assassinio di 
Maioriano, al destino dell’Occidente che «herido de muerte, caerá en manos de 
los bárbaros quince años después». 

Federica De Iuliis
Università di Parma

federica.deiuliis@unipr.it

43 Aug. De civ. Dei 1.19.


