
L'IDOMENEO  

Idomeneo (2025), n. 40, 362-366 

ISSN 2038-0313 

e-ISSN 2465-082X 

DOI 10.1285/i20380313v40p362 

http://siba-ese.unisalento.it, © 2025 Università del Salento 

 

 

Diego CUGIA, Il principe azzurro, Firenze-Milano, Editore Giunti, 

2025, pp. 235. 

Il principe azzurro di Diego Cugia, con un sottotitolo che sembra un abstract 

Gli amori, le battaglie, i sogni di Corradino di Svevia, che a sedici anni osò sfidare 

il mondo, edito da Giunti nel 2025, è un «film di carta», con interessanti riferimenti 

a luoghi e fatti anche della Puglia medioevale. La copertina, come un manifesto 

cinematografico, è una elaborazione grafica che attinge ad ingredienti di un 

repertorio iconografico collaudato nella realizzazione d’immagini di santi 

adolescenti o di figure angeliche loricate, come può essere un s. Michele 

Arcangelo.  

 
«Un giovinetto pallido e bello, con la chioma d’oro, 

con la pupilla del color del mare, con un viso gentil da sventurato, 

Toccò la sponda dopo il lungo e mesto remigar de la fuga.» 

 

   Sono i primi versi della poesia di Aleardi Aleardi (1812-1878) dedicata a 

Corradino di Svevia, l’ultimo regnante della famiglia degli Hohenstaufen nato in 

Baviera nel 1252 e morto nel 1268). 

Sembra uno dei tanti protomartiri che trova un esatto riferimento all’interno 

dell’opera di Cugia, quando l’autore scrive che «avvertiva in sé un destino tragico, 

una sorta di vocazione al martirio, qualcosa che aveva più a che fare con i santi che 

con gli imperatori» (p. 131). 

Nella poesia di Aleardi, la madre in trepida attesa del figlio esclama: 

 
«”Nobile augello che volando vai, 

Se vieni da la dolce itala terra, 

Dimmi, ài veduto il figlio mio?” 

"Lo vidi; 

Era biondo, era bianco, era bëato, 

Sotto l'arco d'un tempio era sepolto”». 

 

Il romanzo di Diego Cugia inizia proprio con il «falco sacro», - il lettore saprà 

che si chiama Vivit (p. 47) - che plana sul mantello turchese di Corradino (p. 11). 

L’opera non ha un indice ed è divisa in I e II parte, che potrebbe intendersi in 

primo e secondo atto o, come una volta erano le pellicole cinematografiche, in 

primo e secondo tempo. È singolare che la seconda parte inizi con un altro uccello 

«il barbagianni se n’è andato» (p. 107), riferito alla figura di un religioso con le 

mansioni d’insegnante di corte di Corradino. 

La quarta di copertina, invece, rinvia proprio all’incipit dell’opera, perché è una 

rielaborazione della miniatura del Codex Manesse (sec. XIV, Biblioteca Universitaria 

di Heidelberg), che illustra il quattordicenne Corradino durante una battuta di 

https://it.wikipedia.org/wiki/Heidelberg


Note e recensioni 

 

 
363 

 

falconieri (folio 7r). Non conosciamo le reali sembianze di Corradino di Svevia, 

ma il più famoso «ritratto» rimane la statua che orna il Monumento di Corradino di 

Svevia, realizzato nel 1847 dal bavarese Pietro Schoepf su disegno di Bertel 

Thorvaldsen (1770-1844), e conservato a Napoli nella Basilica di Santa Maria del 

Carmine Maggiore. 

In seconda di copertina, nel risvolto/aletta, si apprende che «questo scritto è la 

storia magica, sigillata come un incantesimo, del bambino eterno che vive dentro di 

noi». Se è questa l’avvertenza che l’autore, in apertura, intende offrire al lettore, 

nella dedica, fatta a Corradino, precisa meglio che non è «un saggio, una biografia 

o un romanzo storico» (p. 7). 

L’idea sembra essere partita da «un’antica promessa fatta sui banchi di scuola», 

quando il maestro di Diego Cugia fece una lezione di storia e «parlò 

sbrigativamente» di Corradino». All’adolescente che chiedeva chiarimenti e 

approfondimenti sulla figura di un altro adolescente, il maestro rispose, forse anche 

un po’ seccato, che «Corradino di Svevia non (era) nel programma». Dalla risposta 

mancata è passato un po’ di tempo e Cugia ha deciso di darsela da solo scrivendo 

un’opera che, tuttavia, non è la «risposta storica» che, giovanissimo, avrebbe 

voluto sentire dal suo maestro, forse pedagogicamente non molto attento a colmare 

la curiositas dei suoi studenti. La vicenda storica di Corradino, ora, è diventata, 

appunto, un «film di carta», libero di rielaborare i fatti accaduti. 

In questa sorprendente (in tutti i sensi) rielaborazione emergono diversi richiami 

culturali riferibili, in primo luogo, alla letteratura del mondo antico. Sono fonti 

classiche utilizzate con le ovvie varianti, come, ad esempio, la risposta-consiglio 

«Affrettati lentamente» (p. 95), che Yesuf dà a Corradino. quando il giovane gli 

chiede cosa deve fare e come può reagire di fronte all’incalzare degli eventi, 

un’espressione direttamente ripresa da Svetonio ed attribuita dallo storico-biografo 

romano a Cesare Augusto («Festina lente», Vita dei dodici Cesari, Augusto, 25,4); 

oppure il colloquio, in lingua latina, tra il nuovo precettore e Corradino (pp. 101-2), 

fondato sull’Ode, 1,11,8 di Orazio (65-8 a.C.); come anche gli insegnamenti 

ricevuti per essere un buon imperatore, che rinviano ad alcuni passi delle Lettere a 

Lucilio di Seneca (4 a.C.-65 d.C.) (pp. 111, 203); oppure la figura del poeta 

neoterico Caio Cornelio Gallo (69-26 a.C.), che, in realtà, serve all’autore per 

introdurre il tema della reincarnazione e, conseguentemente, quello della 

trasmigrazione delle anime (p. 110); sino al racconto riferito da Fiammetta, la 

fanciulla amata da Corradino, in merito alla Torre Astura, di cui sembra che fosse 

stato proprietario suo nonno (p. 180). L’adolescente figlia di Giovanni Frangipane 

narra che a Torre Astura c’era la villa di Cicerone, quella che era stata l’ultima 

dimora dell’oratore. Il racconto è caratterizzato da una serie di particolari che altro 

non sono se non la descrizione della morte di Cicerone che Plutarco fa nelle Vite 

parallele (Vita di Cicerone, 48, 2-5), sia pure con alcune varianti (che rientrano 

sempre nella «libera interpretazione dei fatti» messa in conto dall’autore). 

Fiammetta, in effetti, racconta a Corradino che «un uomo che (Cicerone) aveva 

affrancato dalla schiavitù, come ringraziamento lo tradì indicando agli assassini 

https://it.wikipedia.org/wiki/Bertel_Thorvaldsen
https://it.wikipedia.org/wiki/Bertel_Thorvaldsen
https://it.wikipedia.org/wiki/Napoli
https://it.wikipedia.org/wiki/Basilica_di_Santa_Maria_del_Carmine_Maggiore
https://it.wikipedia.org/wiki/Basilica_di_Santa_Maria_del_Carmine_Maggiore


Note e recensioni 

 

 
364 

 

dov’era diretto. I sicari lo raggiunsero a Formia. Cicerone si sporse dalla lettiga a 

guardarli mentre sopraggiungevano al galoppo, e lo sgozzarono» (p. 180). Plutarco, 

invece, riferisce: «si dice che un ragazzo di nome Filologo, educato da Cicerone 

nelle lettere liberali e nelle scienze e liberto di (suo) fratello Quinto, indicò al 

tribuno la lettiga che era trasportata verso il mare, attraverso i viali alberati e 

ombrosi». Il resto è per lo più uguale. 

Un altro riferimento letterario si può individuare nel primo incontro tra 

Fiammetta e Corradino. La loro conoscenza è casuale ed avviene in occasione di un 

ballo in maschera a Verona (pp. 123-4), proprio come il primo incontro di Romeo e 

Giulietta di William Shakespeare (anche nel nome femminile potrebbe emergere 

una certa assonanza), che avviene in una Verona cinquecentesca durante un ballo 

in maschera nella casa dei Capuleti. 

Alla stessa tragedia Romeo e Giulietta, probabilmente ispirata da una novella di 

Matteo Bandello, sembrerebbe rifarsi Cugia, descrivendo un Corradino che 

scavalca un alto muro del giardino, per poi inerpicarsi su una quercia e raggiungere 

il balcone della sua amata. Comunque, l’intera storia d’amore di Corradino e 

Fiammetta ripercorre il topos letterario, assai collaudato, di Eros e Thanatos.  

Cugia, che ha già prudentemente avvisato il lettore che il suo non è un 

«romanzo storico», racconta, pertanto, fatti realmente accaduti, ma li adatta 

costantemente al suo narrato. Per intenderci, non è come, ad esempio, un 

Alessandro Manzoni che, nell’incipit del II capitolo dei Promessi Sposi, scrive: «Si 

racconta che il principe di Condé dormì profondamente la notte avanti la giornata 

di Rocroi…». È chiaro che il riferimento storico, in questo caso, serve all’autore 

per mettere in luce il contrasto tra la meschinità di Don Abbondio e la solennità 

della figura di Luigi di Borbone, principe di Condè, manifestata alla vigilia 

dell’importante evento militare, che avvenne nel 1634, mentre i fatti narrati nel 

romanzo sono del 1628. 

Anche Diego Cugia usa questo espediente narrativo, ma nella sua «libera 

esposizione dei fatti» gli eventi narrati non hanno una consequenzialità che rispetta 

la realtà storica. In sostanza, l’evento è realmente accaduto, ma è montato 

dall’autore a suo piacimento. Per fare un esempio: quando parla di Mainardo (p. 

92) che chiede la mano di Elisabetta, madre di Corradino e vedova, nel racconto 

«romanzato» siamo nell’anno 1261; in realtà, Elisabetta e il Conte di Gorizia si 

sposano nel 1258. 

Ancora: nella seconda parte dell’opera «il piccolo imperatore» è descritto come 

un ragazzo «ormai sedicenne» (p. 109), ma se seguiamo la cronologia proposta nel 

racconto, in realtà ne ha quindici. Poco dopo, la madre gli annuncia la morte dello 

zio Manfredi: «Tuo zio è stato ucciso a Benevento da Carlo d’Angiò» (p. 112), ma 

è un fatto che storicamente è avvenuto due anni prima nel 1266, quando Corradino 

aveva quattordici anni.  

Continuando su ciò che potremmo far rientrare come l’«irrazionale nell’arte» o 

assegnarlo entro certi limiti all’«autore onnisciente», il lettore apprende che 

Corradino, sconfitto ed ormai in fuga, si addormenta ai piedi della statua del dio 



Note e recensioni 

 

 
365 

 

Marte nella Villa Adriana a Tivoli (sec. II d. C.), della cui esistenza non si sapeva 

nulla prima della campagna di scavi del 1948-1952. Sarebbe interessante stabilire 

sino a che punto sia stato adottato dall’autore il «criterio autoptico» e, se 

affermativamente, quale rilevanza abbia avuto nella resa letteraria; diversamente 

c’è da credere che i luoghi descritti sono soltanto frutto di personali reminiscenze 

memoriali. 

Nella narrazione di Cugia emerge, di volta in volta, un Corradino «costruito» e, 

quindi, è più immaginario che reale; sembra quasi che sia un adolescente creato da 

un adulto. Del resto, la salvaguardia del patrimonio familiare nella riconquista di 

un Regno è anteposta, soprattutto dalla madre, alla libertà di ascolto del figlio, al 

rispetto delle sue scelte, delle relazioni con i suoi coetanei, limitandone le 

inclinazioni, i suoi sogni (che alla fine sono soltanto quelli degli adulti), la sua reale 

felicità, che, a quell’età, coincide con la spensieratezza. L’autore stesso, infatti, 

commenta che Corradino «avrebbe desiderato rimanere anche il bambino di un 

tempo, senza doversi brutalmente sdoppiare per interpretare il ruolo che gli altri e 

la Storia gli assegnavano» (p. 131). Ai sosia di Corradino, voluti da sua madre, fa 

eco Carlo d’Angiò quando manda in battaglia Enrico de Cousance, un suo sosia 

che indossa la sua armatura. È quasi spontaneo ricordare il topos epico basato sul 

valore ideologico dell’armatura in genere, ben rappresentato dal famoso esempio 

presente nell’Iliade, quando Patroclo indossa le armi di Achille che si è ritirato 

dalla battaglia.  

La «scelta» che Corradino fa è, dunque, presentata come una «necessità fatale», 

che nel corso della narrazione acquista i toni di un leitmotiv e diventa più una 

predestinazione, per cui tutto è lecito, inclusa la trovata dei sosia adolescenti che 

sostituiscono il figlio adolescente, per proteggerlo da un mondo di adulti 

contraddistinto da inganni, tradimenti, uccisioni, vigliaccherie. Basterebbero i 

tradimenti, soprattutto morali, anche della madre, che si ricorda del figlio soltanto 

dopo sette anni: una recitazione di falsi valori morali in un tragico balletto di 

menzogne. Una nota di ipocrisia, propria dell’età storica narrata, di illudere 

l’infanzia, una forma di perversione adulta che non rispetta i tempi 

dell’adolescenza. Il tema del rispetto dell’intima libertà dei giovani nel processo 

educativo è, infatti, affidato a Yesuf, un personaggio del tutto inventato; di origine 

etiope con uno spiccato senso di sacralità e di spiritualità che non può non 

richiamare la figura assai simile di Azeen, il fedelissimo combattente musulmano 

nel film Robin Houd Principe dei ladri (1991). 

In tutto il romanzo c’è, inoltre, disseminato un costante incitamento all’orgoglio 

del sangue  e all’amore del potere («sei nato imperatore»), tanto che gli stessi 

giochi sono quelli con richiami militari: dal gioco degli scacchi (pp. 48, 207), che, 

pur avendo un’origine sacra, adotta una strategia di guerra, tra l’altro con una certa 

simbologia tra potere temporale e potere spirituale (l’alfiere-il vescovo; il re e la 

regina; il cavallo - immagine riassuntiva dei soldati a cavallo; i pedoni-la fanteria), 

sino al gioco di «Segui il capo» (pp. 117-8), in cui  naturalmente il capo è 

Corradino.   



Note e recensioni 

 

 
366 

 

 

Suggestive ed intricanti le ambientazioni con riferimenti a località pugliesi: 

Lucera (p. 119), Monopoli (p. 129), Castel del Monte, utilizzato come prigione (p. 

171), Trani (p. 205), Manfredonia, la città di Manfredi (p. 55).  

Alla fine, il falco sacro, che «Vivit et non vivit», l’uccello con cui inizia l’opera, 

è colui che conclude il racconto. una situazione che fa pensare, ancora una volta, al 

mondo classico, alla favola di Esopo, in cui il protagonista vuole mettere alla prova 

l’oracolo di Delfi. Si presenta, un giorno, all’oracolo con un passerotto coperto da 

un mantello e gli chiede sfrontatamente se ciò che ha in mano respirava oppure no. 

Se avesse risposto di no, avrebbe mostrato il passerotto vivo e, viceversa, se avesse 

risposto di sì, lo avrebbe ucciso schiacciandolo. L’oracolo naturalmente lo smaschera, 

dicendo che spettava soltanto a lui farlo respirare oppure no. Con il motto «Vivit et 

non vivit» termina, dunque, il «romanzo» di Diego Cugia che, al pari dell’oracolo 

esopiano, suggerisce al lettore che in ognuno di noi c’è un Corradino e che la 

possibilità di farlo vivere o di non farlo vivere dipende esclusivamente dalla volontà di 

ciascuno di noi.  

 

                                                                                      Paolo Agostino Vetrugno 

 

 


