L'IDOMENEO

Idomeneo (2025), n. 40, 342-343

ISSN 2038-0313

e-ISSN 2465-082X

DOI 10.1285/i20380313v40p342
http://siba-ese.unisalento.it, © 2025 Universita del Salento

Pierpaolo DE GIORGI, La grande armonia. La terapia musicale in
Magna Grecia e il tarantismo: eternita e bellezza, Introduzione di
Arianna Fermani, Lecce, Argo, 2023, pp. 300.

11 20 settembre 1823, in una delle sue acute riflessioni sul teatro e sul rapporto tra
musica e poesia, Giacomo Leopardi ricorda, nella pagina 3485 dello Zibaldone, «le
furie introdotte nel teatro (nelle Eumenidi di Eschilo), che fecero abortir le donne e
agghiacciare 1 fanciulli», furie legate alla musica e ai «mirabili effetti — aveva scritto
alla pagina 3224 — che si leggono aver prodotto la musica ¢ le melodie greche si ne’
popoli ossia in interi uditorii, si negli eserciti, siccome quelle di Tirteo, si ne’ privati,
come in Alessandro». Leopardi si riferisce a quel ditirambo, poesia lirica corale che
celebrava il culto dionisiaco, che per il Nietzsche della Nascita della Tragedia permette
ai greci di svelare il mondo dionisiaco celato dalla «coscienza apollineay.

Di questa musica sacra e dei suoi rapporti con le pratiche religiose, con la filosofia
greca e con la medicina scrive Pierpaolo De Giorgi in un libro di grande e multiforme
sapienza che, come recita il sottotitolo, intende illuminare 1’eternita e la bellezza della
terapia musicale in Magna Grecia e del tarantismo. De Giorgi ¢ estetologo ed
etnomusicologo: si ¢ laureato a Perugia in Estetica con Sergio Givone e ha studiato con
I’antropologo culturale Tullio Seppilli, entrambi in seguito attivi nell’Universita di
Firenze. Ma ¢ anche poeta e cantautore, autore di una vera rinascita della pizzica, danza
popolare salentina che fa parte delle tarantelle e che ha fatto rivivere assieme ai
Tamburellisti di Torrepaduli in concerti in tutto il mondo e in teatri come quello di
Erode Attico ad Atene presso il Partenone.

L’intreccio fra tradizione filosofica, religiosa ¢ musicale della Grecia classica e
della Magna Grecia e tradizioni musicali moderne dell’Italia “greca”, soprattutto
meridionale, rende il libro un unicum nella sua ricchezza e nella forza della sua tesi
principale. Nel tarantismo, legato alla citta di Taranto e prima ritenuto una forma di
patologia isterica causata dal morso della taranta o tarantola, o di altri animali velenosi
come serpenti o scorpioni, De Giorgi riconosce, a partire dagli studi dell’antropologo
culturale Ernesto De Martino, un fenomeno culturale e terapeutico, presente
storicamente anche in Sardegna e in Spagna. Ne descrive un quadro piu ampio rispetto
all’ormai classico studio di De Martino, La terra del rimorso (1961). E soprattutto ne
ritrova le radici nella cultura musicale, religiosa e filosofica della Grecia antica.

La chiave di lettura pud essere sintetizzata nella citazione da una lettera di Goethe
del 1784 posta in esergo: «L.’universo ¢ un tutto armonico, ogni creatura non ¢ altro che
una nota, una sfumatura di una grande armonia, che ’'uvomo deve studiare nella sua
interezza ¢ grandezza, altrimenti in ogni dettaglio rimarrebbe una lettera morta». La
pizzica pizzica e il vino liberano temporaneamente dalle angustie di esistenze vessate
da un lavoro pesantissimo nei campi», sono «piacevoli ‘rimedi’» che «si inseriscono in
tutta la Terra d’Otranto come elementi portanti autoctoni nell’immaginario collettivo
della festa»: «una sorta di rivolta collettiva, un’insurrezione festiva, artistica e rituale,



Note e recensioni

che trova le sue radici nei culti dionisiaci che da una Sparta ancora non militarizzata si
trasferirono a Taranto e alla pitagorica Crotone.

De Giorgi accumula un’ampia messe di dati storici letti con un agile metodo
comparativo e sorretti dalla visione teorica della «grande armonia», che lega gli opposti
nella mousiké, «insieme di canto, poesia, musica e danza» e pervade la grecita in un
sottofondo dionisiaco trasmesso dal pitagorismo e arrivato fino al Platone del Fedro. 1l
tarantismo ¢ «una tradizione terapeutica interamente o quasi gestita dalle donne, pit o
meno come il dionisismoy». Gli infermi che vengono guariti dal rito musicale e
coreutico allestito dalle donne non solo soltanto tarantate, come voleva De Martino, ma
anche, ¢ a volte in prevalenza, uomini tarantati. De Giorgi ci fornisce una bella
rassegna di tutto questo nella ricca Appendice iconografica, che raccoglie una gran
quantita di reperti che raffigurano menadi danzanti, donne musiciste e riti orfici, distesi
per millenni, tra la cultura cretese (diffusa nell’eta del bronzo tra il 2700 ¢ il 1400 a.C.)
e quella della Magna Grecia (IV secolo a.C.). Due riti esprimono la continuita dei culti
dionisiaci: quello del “faccia a faccia” nel quale una menade con un #yympanon, il
mistico strumento musicale antico simbolo di Dioniso, oggi il tamburello della pizzica,
guarda il dio ed entra in trance danzando, e quello dell’aidresis, ’altalena, simbolo
dell’armonia degli opposti, che oscilla al suono della /yra e del doppio aulos.
L’oscillare dell’altalena, a mezz’aria tra cielo e terra, simboleggia la ‘sospensione’
armonica dello spirito, e per questo motivo era ancora usata per placare il tarantismo.

Si tratta di riti di guarigione che richiedono la musica e la danza, perché, come
ricorda Arianna Fermani nell’ Introduzione, «la guarigione non puo che fondarsi nel
‘dondolio’, nell’oscillazione ritmica, nell’andirivieni rappresentato, insieme, dai dedali
del labirinto, dai passi della danza e dai meandri dell’esistenzay.

Non escluderei che gli schemi strutturali della “grande armonia”, che De Giorgi
vede come «universali e assoluti, non solo strumentali», sulla scia di Severino, Jung,
Hillman, ma anche di Platone, Nietzsche e Garcia Lorca, fossero presenti anche tra gli
Etruschi. E noto che gli Etruschi amavano molto la musica e la danza, e che suonavano
anche la lira, il timpano e 1’aulés. Nelle urne funerarie arcaiche di Chiusi (VI-V secolo
a.C.) aulos ¢ lo strumento musicale piu ricorrente. E sappiamo anche che gli auleti
etruschi erano ritenuti indispensabili dai Romani durante i riti sacrificali. Sonagli e
nacchere (krotala) sono spesso raffigurati nelle mani di danzatrici, mentre i tamburi
compaiono in vasi dipinti con scene a carattere dionisiaco. Forse questo “pensiero
armonico” che De Giorgi ritrova nella lunga durata che va dalla Grecia classica alle
tradizioni popolari salentine, applicato alla cura musicale e coreutica di un morso
simbolico, invertendo la malattia in salute, si diffuse anche nella cultura etrusca e da li
in quella romana. E se ne puo concludere con 1’Autore che la saggezza tragica che si
risolve nell’unita degli opposti «porta alla scoperta della conoscenza autentica,
oppositopolare e insieme unitaria, che appare per forza di cose un processo interno alla
totalita armonica del pensieroy.

Gaspare Polizzi

343



