
L'IDOMENEO  

Idomeneo (2025), n. 40, 342-343 

ISSN 2038-0313 

e-ISSN 2465-082X 

DOI 10.1285/i20380313v40p342 

http://siba-ese.unisalento.it, © 2025 Università del Salento 

 

 

Pierpaolo DE GIORGI, La grande armonia. La terapia musicale in 

Magna Grecia e il tarantismo: eternità e bellezza, Introduzione di 

Arianna Fermani, Lecce, Argo, 2023, pp. 300. 

Il 20 settembre 1823, in una delle sue acute riflessioni sul teatro e sul rapporto tra 

musica e poesia, Giacomo Leopardi ricorda, nella pagina 3485 dello Zibaldone, «le 

furie introdotte nel teatro (nelle Eumenidi di Eschilo), che fecero abortir le donne e 

agghiacciare i fanciulli», furie legate alla musica e ai «mirabili effetti – aveva scritto 

alla pagina 3224 – che si leggono aver prodotto la musica e le melodie greche sì ne’ 

popoli ossia in interi uditorii, sì negli eserciti, siccome quelle di Tirteo, sì ne’ privati, 

come in Alessandro». Leopardi si riferisce a quel ditirambo, poesia lirica corale che 

celebrava il culto dionisiaco, che per il Nietzsche della Nascita della Tragedia permette 

ai greci di svelare il mondo dionisiaco celato dalla «coscienza apollinea».  

Di questa musica sacra e dei suoi rapporti con le pratiche religiose, con la filosofia 

greca e con la medicina scrive Pierpaolo De Giorgi in un libro di grande e multiforme 

sapienza che, come recita il sottotitolo, intende illuminare l’eternità e la bellezza della 

terapia musicale in Magna Grecia e del tarantismo. De Giorgi è estetologo ed 

etnomusicologo: si è laureato a Perugia in Estetica con Sergio Givone e ha studiato con 

l’antropologo culturale Tullio Seppilli, entrambi in seguito attivi nell’Università di 

Firenze. Ma è anche poeta e cantautore, autore di una vera rinascita della pizzica, danza 

popolare salentina che fa parte delle tarantelle e che ha fatto rivivere assieme ai 

Tamburellisti di Torrepaduli in concerti in tutto il mondo e in teatri come quello di 

Erode Attico ad Atene presso il Partenone.  

L’intreccio fra tradizione filosofica, religiosa e musicale della Grecia classica e 

della Magna Grecia e tradizioni musicali moderne dell’Italia “greca”, soprattutto 

meridionale, rende il libro un unicum nella sua ricchezza e nella forza della sua tesi 

principale. Nel tarantismo, legato alla città di Taranto e prima ritenuto una forma di 

patologia isterica causata dal morso della taranta o tarantola, o di altri animali velenosi 

come serpenti o scorpioni, De Giorgi riconosce, a partire dagli studi dell’antropologo 

culturale Ernesto De Martino, un fenomeno culturale e terapeutico, presente 

storicamente anche in Sardegna e in Spagna. Ne descrive un quadro più ampio rispetto 

all’ormai classico studio di De Martino, La terra del rimorso (1961). E soprattutto ne 

ritrova le radici nella cultura musicale, religiosa e filosofica della Grecia antica. 

La chiave di lettura può essere sintetizzata nella citazione da una lettera di Goethe 

del 1784 posta in esergo: «L’universo è un tutto armonico, ogni creatura non è altro che 

una nota, una sfumatura di una grande armonia, che l’uomo deve studiare nella sua 

interezza e grandezza, altrimenti in ogni dettaglio rimarrebbe una lettera morta». La 

pizzica pizzica e il vino liberano temporaneamente dalle angustie di esistenze vessate 

da un lavoro pesantissimo nei campi», sono «piacevoli ‘rimedi’» che «si inseriscono in 

tutta la Terra d’Otranto come elementi portanti autoctoni nell’immaginario collettivo 

della festa»: «una sorta di rivolta collettiva, un’insurrezione festiva, artistica e rituale», 



Note e recensioni 

 

 
343 

 

che trova le sue radici nei culti dionisiaci che da una Sparta ancora non militarizzata si 

trasferirono a Taranto e alla pitagorica Crotone.  

De Giorgi accumula un’ampia messe di dati storici letti con un agile metodo 

comparativo e sorretti dalla visione teorica della «grande armonia», che lega gli opposti 

nella mousiké, «insieme di canto, poesia, musica e danza» e pervade la grecità in un 

sottofondo dionisiaco trasmesso dal pitagorismo e arrivato fino al Platone del Fedro. Il 

tarantismo è «una tradizione terapeutica interamente o quasi gestita dalle donne, più o 

meno come il dionisismo». Gli infermi che vengono guariti dal rito musicale e 

coreutico allestito dalle donne non solo soltanto tarantate, come voleva De Martino, ma 

anche, e a volte in prevalenza, uomini tarantati. De Giorgi ci fornisce una bella 

rassegna di tutto questo nella ricca Appendice iconografica, che raccoglie una gran 

quantità di reperti che raffigurano menadi danzanti, donne musiciste e riti orfici, distesi 

per millenni, tra la cultura cretese (diffusa nell’età del bronzo tra il 2700 e il 1400 a.C.) 

e quella della Magna Grecia (IV secolo a.C.). Due riti esprimono la continuità dei culti 

dionisiaci: quello del “faccia a faccia” nel quale una menade con un týmpanon, il 

mistico strumento musicale antico simbolo di Dioniso, oggi il tamburello della pizzica, 

guarda il dio ed entra in trance danzando, e quello dell’aióresis, l’altalena, simbolo 

dell’armonia degli opposti, che oscilla al suono della lyra e del doppio aulós. 

L’oscillare dell’altalena, a mezz’aria tra cielo e terra, simboleggia la ‘sospensione’ 

armonica dello spirito, e per questo motivo era ancora usata per placare il tarantismo.  

Si tratta di riti di guarigione che richiedono la musica e la danza, perché, come 

ricorda Arianna Fermani nell’Introduzione, «la guarigione non può che fondarsi nel 

‘dondolio’, nell’oscillazione ritmica, nell’andirivieni rappresentato, insieme, dai dedali 

del labirinto, dai passi della danza e dai meandri dell’esistenza».  

Non escluderei che gli schemi strutturali della “grande armonia”, che De Giorgi 

vede come «universali e assoluti, non solo strumentali», sulla scia di Severino, Jung, 

Hillman, ma anche di Platone, Nietzsche e García Lorca, fossero presenti anche tra gli 

Etruschi. È noto che gli Etruschi amavano molto la musica e la danza, e che suonavano 

anche la lira, il timpano e l’aulós. Nelle urne funerarie arcaiche di Chiusi (VI-V secolo 

a.C.) l’aulós è lo strumento musicale più ricorrente. E sappiamo anche che gli auleti 

etruschi erano ritenuti indispensabili dai Romani durante i riti sacrificali. Sonagli e 

nacchere (krótala) sono spesso raffigurati nelle mani di danzatrici, mentre i tamburi 

compaiono in vasi dipinti con scene a carattere dionisiaco. Forse questo “pensiero 

armonico” che De Giorgi ritrova nella lunga durata che va dalla Grecia classica alle 

tradizioni popolari salentine, applicato alla cura musicale e coreutica di un morso 

simbolico, invertendo la malattia in salute, si diffuse anche nella cultura etrusca e da lì 

in quella romana. E se ne può concludere con l’Autore che la saggezza tragica che si 

risolve nell’unità degli opposti «porta alla scoperta della conoscenza autentica, 

oppositopolare e insieme unitaria, che appare per forza di cose un processo interno alla 

totalità armonica del pensiero». 

 

 

Gaspare Polizzi 


