L'IDOMENEO

Idomeneo (2025), n. 40, 95-106

ISSN 2038-0313

e-ISSN 2465-082X

DOI 10.1285/i20380313v40p95
http://siba-ese.unisalento.it, © 2025 Universita del Salento

Diffusione e conservazione del patrimonio musicale per la Settimana
Santa nel Salento leccese: il ruolo delle bande musicali

Alessio Stefano*

Abstract. Holy Week represents a moment in which liturgy is intertwined with
traditional ritual practices, and in which the theatricality of the sacred and the evocative
power of music play a central role. In Salento, as in other regions of Southern Italy, a
distinctive musical heritage has been preserved and disseminated, thanks in part to the
contribution of marching bands. The author examines, through selected examples, the
dynamics of dissemination of this heritage and the processes of inculturation that reveal
significant connections with other regions of Southern Italy.

Sintesi. La Settimana Santa, fulcro della religione cristiana, rappresenta un momento
in cui la liturgia si intreccia con la ritualita tradizionale, e in cui la teatralita del sacro e la
potenza evocativa della musica assumono un ruolo centrale. Nel Salento, come in altri
territori del Meridione, cio ha favorito la formazione e la diffusione di un patrimonio
musicale specifico, all’interno del quale le bande musicali hanno svolto una funzione
essenziale. In questo contributo si analizzeranno, attraverso alcuni esempi, le dinamiche di
diffusione di tale patrimonio e i processi di inculturazione che evidenziano contatti
significativi con altre aree dell’[talia meridionale.

La Settimana Santa — memoria della Passione di Cristo e fulcro della religione
cristiana — ¢ molto pitt di un semplice calendario di celebrazioni: ¢ un tempo
sospeso, in cui la liturgia s’intreccia con la ritualita tradizionale. Nel Meridione
d’Italia, in particolare, la teatralita del sacro e la potenza evocativa della musica
rivestono un ruolo di primaria importanza. Qui la fede si esprime attraverso gesti,
immagini e suoni dal forte contenuto simbolico, conservatisi sino ai nostri giorni,
sia pur tra trasformazioni e ‘riplasmazioni’ che ne hanno garantito la continuita,
tramandandosi di generazione in generazione.

In questo contesto le bande musicali hanno svolto sin dalle loro origini un ruolo
cruciale nella trasmissione e nella diffusione del vasto patrimonio musicale legato a
questi riti, contribuendo alla perpetuazione di un repertorio che ¢ diventato parte
integrante dell’identita religiosa e culturale del territorio.

1. I riti della Settimana Santa nel Salento

La Settimana Santa ¢ il tempo in cui la religiosita tradizionale si manifesta con
maggiore intensita, dando vita a un universo rituale e simbolico che affonda le sue
radici nel cristianesimo antico € medievale. Accanto alle celebrazioni ufficiali, che
si aprono con la Domenica delle Palme e culminano nel Sabato Santo, si

*Universita del Salento, alessio.stefano@unisalento.it



Alessio Stefano

sviluppano pratiche devozionali che riplasmano il mistero pasquale in forme
simboliche e profondamente comunitarie.

Nel Meridione d’Italia, e in particolare nel Salento, la ritualita della
Quaresima e della Settimana Santa si intreccia con elementi di matrice
bizantina. Diffusa ancora oggi nell’area di Gallipoli ¢, ad esempio, la tradizione
del Santu Lazzaru; un rito di questua in cui, attraverso 1’esecuzione di un canto
tradizionale che narra le vicende della resurrezione di Lazzaro, si raccolgono
viveri e generi alimentari per la Pasqua'. Ancora, nella Grecia Salentina,
troviamo gli affini canti di Passione (Passiuna): vere e proprie sacre
rappresentazioni che narrano le ultime vicende della vita terrena di Cristo?. Di
chiara derivazione bizantina ¢ anche la preparazione della cuddura, il pane
cerimoniale pasquale in uso un po’ dovunque nel Salento?.

Un culto di origine tradizionale, ma forse di origine piu tarda, ¢ quello
dell’ Addolorata, che si celebra il venerdi che precede la Domenica delle Palme.
Il dolore della Vergine si riattualizza e si rende vivo nell’immagine: la
Madonna appare vestita di nero, una o piu spade trafiggono il suo cuore; il
fazzoletto nella sua mano ha appena asciugato le lacrime versate per la perdita
dell’amato Figlio; lo sguardo ¢ rivolto a cielo, verso il Padre.

A livello popolare cristiano, infatti, culti e pratiche non possono prescindere
dalla rappresentazione materica del Sacro®.

La memoria dell’Addolorata ¢ ancora oggi particolarmente viva e sentita a
Gallipoli. A mezzogiorno in punto, il simulacro della Vergine esce dalla sua
chiesa, alla presenza di una gran folla in preda alla commozione; da qui, si reca
in Cattedrale, per poi — dopo la messa e 1’esecuzione della tradizionale Frottola
(una specie di oratorio sacro) — percorrere tutte le strade della citta®. Durante la
processione la banda musicale esegue delle composizioni scritte appositamente
per la ricorrenza, gran parte delle quali di autori locali.

' La questua si svolge, solitamente, il Sabato delle Palme. In questo giorno, nella religione
cristiana orientale si celebra la resurrezione di Lazzaro, prefigurazione simbolica della vittoria del
Cristo sulla morte. Cfr. A. STEFANO, Il “Santu Lazzaru”: persistenze e trasformazioni di una
tradizione nel Basso Salento, in «Palaver», 11, n. 1, 2022, pp. 65-110.

2 Cfr. D. CoSTA, I Passiuna tu Christi.. Rito e teatro di una cantica popolare della Grecia
Salentina, in «Antropologia e Teatro», 2, 2011, pp. 140-169; L. CHIRIATTI, G. DE SANTIS, S.
TORSELLO, Canti di Passione. Ce custi o gaddho na cantalisi, Calimera, Kurumuny, 2007.

3 11 termine deriva dal greco xolidpa, e fa riferimento al pane che rappresenta Cristo. Era in uso,
infatti, presso una setta di donne nell’Oriente Bizantino, lo scambio di pani benedetti in occasione di
alcune importanti festivita. Cfr. L. ORLANDO, Tesori da salvare. Canti, riti e tradizioni della Pasqua
nella Grecia Salentina, Martano-Calimera, Regione Puglia C.R.S.E.C. LE/40, 2002, pp. 13-16.

4 1L.E. BUTTITTA, Simulacri divini. Ruoli cultuali e pratiche devozionali, in T. PUGLIATTI, S. RizZO,
P. RUsso, a cura di, Manufacere et scolpire in lignamine. Scultura e intaglio del legno in Sicilia tra
Rinascimento e Barocco, Catania, Maimone, 2012, p. 697.

5> C. PERRONE, Riti e manifestazioni di culto a Gallipoli. Tra storia mito e leggenda, Gallipoli-
Alezio, Regione Puglia C.R.S.E.C. LE/48, 2003., pp. 58-60.

96



Diffusione e conservazione del patrimonio musicale per la Settimana Santa nel Salento leccese

Dopo la Domenica delle Palme, il Giovedi Santo segna |’inizio del Triduo
pasquale. E il giorno in cui viene commemorata 1’Ultima Cena. Uso diffuso nel
Salento ¢ I’allestimento degli Altari della Reposizione, comunemente chiamati
“Sepolcri”. La musica lascia qui spazio al silenzio, che accompagna la visita
notturna ai repositori da parte delle confraternite. Un silenzio interrotto solo dal
rullo del tamburo e dal suono della tromba, che vuole imitare e simboleggiare il
pianto della Vergine che cerca il Figlio, che sta per essere consegnato agli
uccisori.

Ha inizio il momento della penitenza e¢ del dolore, il cui culmine ¢ la
processione del Venerdi Santo. Ad aprire il corteo ¢ la Croce dei Misteri, densa
di elementi simbolici: il calice, la corona di spine, il velo della Veronica, la
lancia, i chiodi, il gallo, la tunica, la scala... E il sunto della Passione che sta
per compiersi, 0 meglio, per essere rappresentata’. Seguono le statue, istantanee
dei momenti salienti degli ultimi giorni terreni di Gesu: la preghiera nell’orto
del Getsemani, la flagellazione, la Crocifissione, la deposizione nella tomba e,
infine, il pianto di Maria. Il loro susseguirsi — in ordine rigorosamente
cronologico — riattualizza i fatti della fede. Le barriere del tempo e dello spazio
si dissolvono: tutto pud nuovamente compiersi davanti agli occhi del fedele’.

2. La musica del dolore

La musica eseguita dalle bande assume un ruolo cruciale nella sacra
rappresentazione della Passione: non ¢ solo uno sfondo, una “colonna sonora”,
ma parte integrante del rito, il mezzo attraverso cui 1’esperienza del dolore
viene amplificata, partecipata e condivisa.

Per il cristiano, tuttavia, non puo tutto concludersi nella morte. Secondo il
progetto di redenzione in cui egli ha fede, vi ¢ la certezza che dopo il dolore vi
sara la gioia, dopo la morte la vita. Il suo € dolore che si apre alla speranza.

Gli aspetti simbolici appena delineati trovano la loro espressione musicale in
un peculiare genere compositivo: la marcia funebre.

Lo schema di queste composizioni si articola, infatti, in due parti distinte: la
prima, generalmente in tonalitd minore, ¢ caratterizzata da un tono piu cupo e
sommesso, volto ad esprimere il dolore; la seconda, in tonalitd maggiore, si
contrappone nettamente alla prima, ed ¢ caratterizzata da melodie dolci, che si
delineano spesso in un piano-crescendo, sino alla conclusione®.

6 Sull’origine delle sacre rappresentazioni nel Mediterraneo tardo-antico e bizantino si vedano G.
LA PIANA, Le rappresentazioni sacre nella letteratura bizantina dalle origini al sec. IX. Con rapporti
al teatro sacro d’Occidente, Grottaferrata, Tipografia Italo-Orientale “S. Nilo”, 1912, pp. 34-60; C.
GINZBURG, Folklore, magia, religione, in Storia d’Italia, Torino, Einaudi, 1972, vol. I, p. 10 e passim.

7 L.E. BUTTITTA, op. cit., p. 698.

8 Simile schema affiora nelle marce funebri del repertorio ‘classico’ fin dal primo Ottocento, a
testimonianza della diffusa circolazione di analoghi stilemi per funzioni e ambiti culturali diversi.

97



Alessio Stefano

In alcuni paesi del Basso Salento la marcia funebre trova ancora impiego
(sebbene oggi molto meno frequentemente) anche nei cortei funebri, dove la
banda rappresentava, almeno un tempo, un elemento essenziale della fase
liminale del rito’.

Tra le composizioni che hanno trovato, almeno nel Novecento, una capillare
diffusione in ogni area del salentino troviamo, oltre a quelle di conosciuti autori
pugliesi, come Biagio, Ernesto e Gennaro Abbate (nel fondo loro intitolato, di
recente acquisito dal Conservatorio di Lecce, se ne contano una quindicina)®,
Nino Ippolito (ad esempio Triste ricordo e Sul Golgota) e Maurizio Cancelli (in
particolare Venerdi Santo e Ricordando Nicolino), la celebre Dolores di
Giovanni Orsomando, le varie trascrizioni bandistiche della Marcia Funebre
Sonata op. 35 n. 2 di Chopin ¢ la marcia funebre dall’opera Jone, di Errico
Petrella (specie nella sua strumentazione per banda di Vittorio Manente) !

Una menzione a parte merita, invece, la celebre Una lagrima sulla tomba di
mia madre, del compositore siciliano Amedeo Vella (1839-1923). Composta,
secondo ’opinione comune, all'etd di undici anni a seguito della morte della
madre, questa marcia funebre ha avuto una grandissima diffusione in tutto il
Meridione, a partire da Trapani, dove ancora oggi ¢ la composizione piu
eseguita durante la processione dei Misteri'?.

3. Gli inni del Venerdi Santo nel Basso Salento

Un discorso a parte meritano i numerosi inni, che — nel Salento, come in
altre aree della Puglia e del Meridione — costituiscono il repertorio piu
caratteristico e significativo della Settimana Santa.

Il canto di questi ¢ previsto, di solito, nel corso delle processioni, ed ¢
affidato ad un coro “popolare”, femminile o misto, accompagnato dalla banda.

La modalita di esecuzione prevede spesso una formazione particolare, con il
coro al centro e gli strumentisti all’esterno. Tale configurazione ha un risvolto
pratico: il maestro puo cosi agevolmente dirigere contemporaneamente il coro e
la banda.

Sembra che anticamente — e cid accade ancora oggi in alcuni paesi — il canto
degli inni fosse affidato alle sole donne, talora vestite di nero e velate.

® Sui rituali funerari come riti di passaggio si vedano: R. HERTZ, Contribution a une étude sur la
représentation collective de la mort, in «L’Annés sociologique», 1907, pp. 48-137. R. HUNTINGTON,
P. METCALF, Celebrazioni della morte. Antropologia dei rituali funerari, Bologna, 11 Mulino, 1982.
Sui riti di passaggio e il concetto di liminalita si rimanda al noto saggio di A. VAN GENNEP, / riti di
passaggio, Torino, Bollati Boringhieri, 2012.

10https://www.conservatoriolecce.it/index.php?option=com_content&view=article&id=69&Itemi
d=203

1 Questi ultimi dati sono frutto di interviste recentemente condotte tra i musicanti piu anziani.

12.G. CAMMARERT, [ misteri della sacra rappresentazione del Venerdi Santo a Trapani, Trapani, 1l
Pozzo di Giacobbe, 1998, p. 57.

98



Diffusione e conservazione del patrimonio musicale per la Settimana Santa nel Salento leccese

Nella sacra rappresentazione dei Misteri, infatti, uomini ¢ donne hanno dei
ruoli ben definiti: mentre gli uni partecipano alla processione come penitenti o
come portatori delle statue, le altre vi prendono parte attraverso il canto. Talora
accade siano proprio le donne a portare la statua della Vergine Addolorata.
Questo tipo di partecipazione femminile assume un significato simbolico ben
preciso: Maria, insieme alle pie donne, segue Gesu sulla via verso il Calvario.
Le donne, infatti, possono comprendere e condividere pienamente il dolore di
una madre che ha perso il proprio figlio.

Proprio alle donne si rivolgono i primi versi del canto ancora oggi eseguito a
Copertino in occasione della processione del Venerdi Santo:

Udite, figlie, udite
e ricolmate il core
d’altissimo dolore,
di tenera pieta>.

Composto dal maestro Giuseppe Tanese!'¥, il brano rappresenta
un’interessante sintesi tra due generi — quello della marcia funebre e quello
dell’inno sacro — che offre, insieme al testo, un risultato di grande impatto
emotivo che sicuramente avra fatto scuola tra i compositori locali del XX
secolo.

Significative sono le ultime due strofe, dove ritorna il tema, tanto caro alla
devozione tradizionale salentina, della Madonna che cerca il Figlio'®:

Sale I'infame monte Guarda la nuda croce
con frettolosi passi che a te, rivolta, dice:
e chiede ancor ai sassi “ahi! mesta genitrice
“Il Figlio mio dov’é?” il Figlio tuo mori”.

Sempre alle donne si rivolgono i versi dell’inno Stillatevi in pianto, forse
contemporaneo a quello copertinese, il cui testo e musica vennero composti
rispettivamente da Gioacchino Pelagalli e Luigi Visconti'®:

1311 testo dell’inno & stato tratto dalle numerose registrazioni presenti in rete.

14 Giuseppe Tanese nacque a San Giorgio Jonico nel 1861. Nella sua lunga attivita musicale, fu
maestro della banda di Copertino, citta per la quale compose 1’inno del Venerdi Santo. Mori nel 1928.
Cfr. D. ELIA, “Udite gente, il maestro non é nato a Fasano”. Spigolature sul musicista Giuseppe
Tanese, in «Fondazione Terra d’Otranto», https://www.fondazioneterradotranto.it/2024/06/21/udite-
gente-il-maestro-non-e-nato-a-fasano-spigolature-sul-musicista-giuseppe-tanese/ (consultato: 10-8-
2025).

15 Cfr. F. DANIELL, /I rito bizantino in Terra d’Otranto. Chiarificazioni, radici e retaggi, in
«Spicilegia Sallentinay, III (2008), pp. 11-21.

16 Gioacchino Pelegalli, di Maglie, fu letterato e insegnante ginnasiale. Luigi Visconti, immigrato
dal Salernitano, fu valente compositore ¢ maestro direttore della storica banda di Maglie: cfr. E.
PANARESE, La processione del Venerdi Santo a Maglie, in «Fondazione Terra d’Otrantoy,
https://www.fondazioneterradotranto.it/2013/03/29/1a-processione-del-venerdi-santo-a-maglie/
(consultato: 10-8-2025).

99


https://www.fondazioneterradotranto.it/2024/06/21/udite-gente-il-maestro-non-e-nato-a-fasano-spigolature-sul-musicista-giuseppe-tanese/
https://www.fondazioneterradotranto.it/2024/06/21/udite-gente-il-maestro-non-e-nato-a-fasano-spigolature-sul-musicista-giuseppe-tanese/
https://www.fondazioneterradotranto.it/2013/03/29/la-processione-del-venerdi-santo-a-maglie/

Alessio Stefano

Stillatevi in pianto,
pupille del core,

che in croce svenato,
gia pende il Signore'’.
[...]

L’inno ha trovato nel tempo una certa diffusione, tanto da essere eseguito
ancora oggi in diversi paesi dell’area magliese, come a Scorrano, Muro Leccese e
Cannole'®,

Sull’opposto versante della Penisola Salentina, Gallipoli - dove molto vivi e
sentiti sono i riti della Settimana Santa - conserva il numero maggiore di
composizioni per I’Addolorata e la Settimana Santa di tutto il Salento meridionale.
Gran parte del repertorio ¢ custodito nell’archivio della Confraternita del
Crocifisso, che si € arricchito nel tempo di composizioni originali e tutte ad uso
esclusivo, grazie alla donazione di molti autori locali. Tra Otto e Novecento
possiamo ricordare i maestri Panico, Monticchio, Bianco e Stefanelli. Tra i
contemporanei, che hanno pure donato le loro composizioni alle diverse
confraternite, ricordiamo Luigi Cataldi, Luigi Solidoro, Enrico Tricarico, Alessandro
Manzolelli, Cosimo Ponticelli e Francesco Caporale.

Per quel che riguarda gli inni, molto suggestivo ¢ quello per voci bianche
intitolato Cristo ¢ morto, e morto il Santo, composto nel 1890 da Ercole Panico su
testo di Agostino Cataldi Senior. Molto conosciuto ¢ anche quello dal titolo Ahi!
Sventura, la cui musica venne composta nel 1881 da Giovanni Monticchio, sul
testo del poeta Alberto Consiglio®.

La circolazione di inni e composizioni di origine gallipolina fu perd sempre
confinata alla sola cittadina ionica, in quanto, come si accennava, queste sono state
donate ad uso esclusivo, dagli stessi autori, alle diverse confraternite.

Alezio, a poca distanza da Gallipoli, conservava due inni per il Venerdi Santo.
Quello ancora oggi in uso s’intitola Gesu é morto. Autore del testo fu il presbitero
Pasquale Rizzello, mentre la musica fu composta dal musicista aletino Francesco
De Santis nel primo quarto del Novecento. Anche qui, il tema dominante ¢ quello
della Madre che piange il figlio, soprattutto nelle ultime due strofe:

Su quel freddo e duro sasso Di Maria che langue e geme,
che raccoglie il caro Figlio, gia divisa dal suo bene,
fisso sguardo, immoto il ciglio, alme affida il duol, le pene,
sta la Madre a lacrimar. deh, venite a lacrimar!

17 Ringrazio il prof. Mario De Donno per avermi gentilmente fornito il testo dell’inno.

18 La versione di Muro Leccese venne strumentata per banda dal maestro Maurizio Cancelli. Lo
ringrazio anche per le preziose informazioni sull’area di diffusione dell’inno.

19 La partitura autografa si conserva nella sopracitata Confraternita del Crocefisso di Gallipoli.

100



Diffusione e conservazione del patrimonio musicale per la Settimana Santa nel Salento leccese

Il secondo inno aletino, oggi non piu in uso, sembra avere avuto origine,
in realta, a Tuglie. Questo venne composto dallo stesso maestro De Santis
per la processione del Cristo Morto e dell’Addolorata organizzata dalla
Confraternita di San Giuseppe della Buona Morte?’.

Molto interessante ¢ il caso di Nardo, dove la diffusione dell’inno ancora
oggi eseguito il Venerdi Santo sembra essere stata di iniziativa vescovile.
Qui, infatti, la composizione conosciuta come Sulla salma insanguinata,
pare sia stata portata dal vescovo Giuseppe Ricciardi nel tempo del suo
episcopato neritino (1888-1908). L’inno, infatti, venne composto da
Giuseppe Cacace (1828-1891) e pare sia da considerarsi come la piu antica
composizione scritta per i riti della Settimana Santa di Taranto. Ricciardi e
Cacace, infatti, erano compaesani. L’inno veniva eseguito durante la
processione da un coro di voci bianche (composto da donne, adolescenti e
fanciulli) che si disponeva, insieme alla banda, dietro alla statua
dell’ Addolorata, portata in processione dalle “pie donne”?!.

I casi appena menzionati bastano a mostrare come in alcune aree, come il
versante centro-orientale del Salento, le composizioni per la Settimana
Santa, abbiano avuto una diffusione capillare, spesso dovuta all’azione nel
territorio dei concerti bandistici locali. Altrove, come nell’area ionica tra
Gallipoli e Taranto, questo repertorio ha avuto una circolazione minore, €
cio sia per volere degli stessi autori, sia a causa del forte senso identitario
con cui le comunita stesse vivono i riti della Settimana Santa. Solo in alcuni
casi, come a Nardo, limitati fenomeni di circolazione sono riscontrabili, e
cio grazie all’iniziativa ecclesiastica.

Un discorso a parte meritano invece i1 testi degli inni. Dove non ¢
documentata 1’azione compositiva di poeti e letterati locali — come alcuni
dei casi summenzionati — possono riscontrarsi interessanti fenomeni di
inculturazione poetica, in cui testi provenienti da altri contesti vengono
assimilati, reinterpretati e integrati nei riti locali.

20 Ringrazio Vincenzo Guida, capobanda artistico del Concerto Bandistico “Citta di Taviano” per
le preziose informazioni sugli inni di Alezio e Tuglie.

21 Cfr. S. BOVE BALESTRA, Antiche memorie dei riti e commemorazioni della Settimana Santa a
Nardo prima della riforma liturgica (Costituzione Dogmatica “Sacrosanctum Concilium” del
Concilio Vaticano II (4.XI1.1963), in «Fondazione Terra d’Otranto», https://www.fondazione
terradotranto.it/2020/04/06/riti-e-commemorazioni-della-settimana-santa-a-nardo/ (consultato: 1-9-2025).

101



Alessio Stefano

4. [ testi: due casi di inculturazione

L’inno per il Venerdi Santo di Casarano, noto localmente col titolo Vieni,

o morte, fu composto da Ernesto Romano, maestro della banda cittadina,
probabilmente poco prima della sua scomparsa, avvenuta il 3 aprile 194222,
La sorte ha voluto che il maestro morisse proprio nel giorno del Venerdi
Santo. Secondo la tradizione locale, sarebbe stato colpito da un malore
improvviso mentre dirigeva la banda e il coro durante la processione. Alcuni
affermano che il maestro si sia improvvisamente accasciato al suolo durante
’esecuzione del ritornello dell’inno®’, che cosi recita:

Vieni, o morte, sii pietosa.

Vieni, o morte e asciuga il pianto.

Qui mi fermo, al legno accanto
dov’é morto il mio Signor.

11 resto del testo comprende quattro strofe?*:

Ahi dolore, ahi pene amare! Croce augusta, al cor ti stringo
E gia morto il Padre mio. come stretta t’ha il mio Bene.
Deh, perché non muoio anch'io Ahi crudeli, ahi acerbe pene,
dove é morto il mio Signor? il mio Padre non ¢ piu.

E tu, intanto, Croce augusta, Ora a Te mi volgo, Madre,
sfolgorante tron d’amore, e dolente a’ pié del legno
Stempra in pianto questo cuore io ti prego a farmi degno

onde pianga il mio Signor. le mie colpe a deplorar!

I versi dell’inno di Casarano mostrano una certa affinita con quelli di
alcuni canti tradizionali per la Settimana Santa, documentabili in diverse
regioni dell’Italia centro-meridionale®. Uno di questi canti € comunemente

22 Ernesto Romano nacque a Casarano il 19 aprile 1877. Sul ‘ricordino’ della sua morte si legge:
«La sua vita fu tutta dedicata all’amore per la famiglia e per 1’arte della musica, sua innata passione.
Fu maestro e Direttore di vari concerti musicali e si distinse nel pregio delle sue riduzioni geniali e
istrumentazioni sue proprie. Buono, bravo, sempre gioviale, umile, generoso, scosse € commosse tutti
alla sua morte improvvisay.

23 Le informazioni qui riportate le devo al racconto di molti miei compaesani. Tra loro ricordo
mia nonna, Rosaria De Filippo, e numerosi musicanti casaranesi oggi non piu in vita.

24 11 testo & quello ufficiale, conservato nell’Archivio della Confraternita dell’Immacolata di
Casarano. Ringrazio il priore, Aronne De Nuzzo, per la sua disponibilita.

25 F possibile reperire svariate versioni del canto consultando i testi e le numerose registrazioni
disponibili sul web. Ringrazio, inoltre, I'amico e studioso di storia patria Fabio Cavallo, per aver
condiviso con me alcune sue personali ricerche ancora inedite.

102



Diffusione e conservazione del patrimonio musicale per la Settimana Santa nel Salento leccese

noto col titolo Sfoghero gli affetti miei. A titolo esemplificativo, riportiamo

qui una versione registrata a Lattarico, in provincia di Cosenza?®:

Sfoghero gli affetti miei Egli pende dalla croce,

nel silenzio e nel dolore, lacerato, morto, esangue,
pianto amaro in tutte ['ore dalle vene tutto il sangue
versero sul mio Gesu. ha versato per amor.
Bagnero di pianto il legno Son tradite, son squarciate,
dov’é morto il dolce bene; quelle mani sue divine,

ai crudeli acerbe pene, ed un serto di aspre spine
il mio Padre non é piu. il suo capo cinge ancor.

L’inno composto da Ernesto Romano ha avuto una diffusione piuttosto
limitata. Oltre che a Casarano, la sua esecuzione € documentata soltanto a
Salice Salentino, dove viene eseguito in una tonalitd differente e in una
versione armonicamente semplificata.

Una menzione a parte merita, infine, I’/nno al Cristo Morto di Racale,
ancora oggi rappresenta un simbolo di orgoglio identitario per questa
cittadina del Basso Salento.

Gia ad una prima analisi della partitura e del testo, emergono alcuni
elementi che indicano una lunga gestazione, forse articolata in piu fasi, con
diverse fonti di ispirazione e un prolungato periodo di trasmissione affidata
essenzialmente al linguaggio non scritto. Diamo uno sguardo al testo?’:

26 T versi che seguono sono stati trascritti a partire da una registrazione effettuata nella chiesa di
San Nicola a Lattarico, durante una rassegna dedicata ai canti della Passione: 5. “Sfoghero gli affetti
miei”, in Canti della Passione (Associazione ‘“Hetriculum”, Lattarico, 2011). Un’altra versione del
canto, con melodia differente ma testo molto simile ¢ stata registrata da Davide Laurino a Campagna
(Salerno) ed ¢ reperibile facilmente sulla piattaforma YouTube. Versi simili sono contenuti anche in
un breve “Canto della Maddalena”, registrato nel 2013 a Villa Petto (Teramo): Dolente e pentita mi
butto ai tuoi piedi, con lacrime e sospiri ti invoco: pieta, pieta, pieta, pieta! Signor pieta! Sfoghero gli
affetti miei nel silenzio e nel dolore, pianto amaro in tutte l’ore versero sul mio Gesu. Alzati o
Maddalena, che Dio ti ha perdonato tutti i tuoi peccati, e non offenderlo piu. (Il canto & conservato
nell’Abruzzo Digital Archive (https://www.gransassolagaich.it/video/il-canto-della-maddalena/
consultato: 1-9-2025).

27 Nella redazione di questo studio si & fatto riferimento alla registrazione avvenuta durante una
rassegna tenutasi nel marzo 2011 presso la chiesa di San Martino di Tours a Taviano. La musica ¢
stata eseguita dal Concerto Bandistico Municipale “Citta di Taviano”, accompagnato dal canto della
Corale “Maria SS. Addolorata” di Racale e del solista Gianni Verardi.

103


https://www.gransassolagaich.it/video/il-canto-della-maddalena/

Alessio Stefano

Dungque estinta la speme piti cara E tu vieni o mortale
che nutrimmo nel petto sinora e contempla come un Dio,
al chiaror di una splendida aurora. di tua colpa pagar dee il Fijo,

Egli ¢ morto! Il Dio dei forti! all’Eterno Genitor.

E spirato in sulla croce. Ah voi di Solima, figli dolenti,

ah dov’e quel figlio del nostro amor.
Su! Voi cercate con mesti accenti

il prediletto del vostro amor.

Sulla vetta del Calvario,
duro legno inalberato.

Su quel legno insanguinato
pende il corpo del Signor.

E possibile a mio avviso, che primo nucleo della composizione siano gli
ottonari centrali, poiché ¢ in questa sezione che 1’inno — sia dal punto di
vista musicale che testuale — risulta avere una certa coerenza interna. I versi
iniziali e finali sembrano invece frutto di aggiunte e rielaborazioni successive.

Alquanto curiosa ¢ ’origine dei versi introduttivi, che risultano essere un
adattamento dell’incipit di una lirica del poeta napoletano Giulio Genoino
(1771-1856), composta «In morte Di S.A.R. Clementina D’ Austria Principessa
Ereditaria del Regno delle due Sicilie»?®:

Dunque estinta é la speme piu cara
che ci visse nel petto finora?
Al seren d'una splendida aurora

[...]

I versi successivi, invece, sono tratti da un componimento del sacerdote

gallipolino Cristiano Garzia, intitolato Egli e morto, la cui stesura ¢ datata al
1860%:

Egli é morto: il Dio dei forti,
e spirato in su la Croce.

Dei Cherubii le corti

mute stanno pel dolor

[...]

I casi summenzionati, pur nella loro eterogeneita, testimoniano come il
repertorio musicale legato alla Settimana Santa nel Basso Salento sia frutto
di un processo di inculturazione stratificato, in cui fonti colte e tradizionali
si intrecciano in modo originale. La trasmissione orale, le rielaborazioni

28 Opere liriche di Giulio Genoino, vol. IV, Napoli, Nella Stamperia della Societa Filomatica, 1825,
p. 24.

2 Sottotitolo: 1l Venerdi Santo alla predica sulla tomba di N. S. G. C. Confiaternita del SS.
Crocifisso. Cfr. E. TRICARICO, Vincenzo Alemanno, Alezio, Glissato Edizioni Musicali, 2021, p. 100.

104



Diffusione e conservazione del patrimonio musicale per la Settimana Santa nel Salento leccese

testuali e le contaminazioni hanno portato alla creazione di un patrimonio
che, pur circoscritto, rivela una sorprendente ricchezza espressiva.

Considerazioni conclusive

11 ruolo delle bande musicali nelle cerimonie collettive della Settimana
Santa va ben oltre il semplice accompagnamento sonoro. Queste, infatti,
contribuiscono alla costruzione di un “ponte emotivo” tra la dimensione
sacra ¢ la vita quotidiana, capace di tradurre in musica il dolore, la
devozione e il senso di comunita. Attraverso le marce funebri e gli inni, le
bande riescono non solo a trasmettere emozioni, ma anche a rinsaldare 1
legami e coinvolgere 1’intera comunita in un’esperienza condivisa del sacro.

Questa funzione ha favorito, nel tempo, lo sviluppo di un ampio
repertorio musicale, la cui conservazione e diffusione sono state affidate,
spesso, alle stesse bande, che ne sono diventate custodi e interpreti.

Negli ultimi anni, anche nel Basso Salento, si ¢ assistito a una crescente
attenzione verso la valorizzazione di questo patrimonio, grazie a progetti e
rassegne musicali dedicate alle musiche della Settimana Santa. Particolare
rilievo ¢ stato dato agli autori pugliesi, sia storici che contemporanei, con
iniziative che hanno unito l’esecuzione pubblica alla guida all’ascolto,
restituendo cosi significato e contesto alle composizioni’.

Le bande musicali si affermano dunque come strumenti di educazione e
di trasmissione culturale, capaci di unire generazioni diverse e di mantenere
viva la memoria dei riti tradizionali. In esse si riconosce non solo una
funzione artistica, ma anche sociale e culturale, che merita attenzione e
sostegno per il futuro.

30 Nel Salento leccese ne sono esempio i concerti in chiese e teatri organizzati dalle diverse
associazioni musicali nel periodo della Settimana Santa e il progetto “La Settimana Santa nel Salento:
aspetti storico culturali e patrimonio musicale”, a cura dell’associazione musico-culturale “Santa
Cecilia” - Concerto Bandistico Municipale “Citta di Taviano”, patrocinata dell’Universita del Salento,
https://www.ilgallo.it/dai-comuni/specchia/la-musica-della-settimana-santa-liniziativa-che-e-piaciuta-
a-tutti/ (consultato: 1-9-2025).

105


https://www.ilgallo.it/dai-comuni/specchia/la-musica-della-settimana-santa-liniziativa-che-e-piaciuta-a-tutti/
https://www.ilgallo.it/dai-comuni/specchia/la-musica-della-settimana-santa-liniziativa-che-e-piaciuta-a-tutti/

Alessio Stefano

Processione della Settimana Santa a Poggiardo negli anni Cinquanta . (Foto collezione privata).

106



