
L'IDOMENEO  

Idomeneo (2025), n. 40, 95-106 

ISSN 2038-0313 

e-ISSN 2465-082X 

DOI 10.1285/i20380313v40p95 

http://siba-ese.unisalento.it, © 2025 Università del Salento 

 

*Università del Salento, alessio.stefano@unisalento.it 

 

Diffusione e conservazione del patrimonio musicale per la Settimana 

Santa nel Salento leccese: il ruolo delle bande musicali 

Alessio Stefàno* 

Abstract. Holy Week represents a moment in which liturgy is intertwined with 

traditional ritual practices, and in which the theatricality of the sacred and the evocative 

power of music play a central role. In Salento, as in other regions of Southern Italy, a 

distinctive musical heritage has been preserved and disseminated, thanks in part to the 

contribution of marching bands. The author examines, through selected examples, the 

dynamics of dissemination of this heritage and the processes of inculturation that reveal 

significant connections with other regions of Southern Italy. 

Sintesi. La Settimana Santa, fulcro della religione cristiana, rappresenta un momento 

in cui la liturgia si intreccia con la ritualità tradizionale, e in cui la teatralità del sacro e la 

potenza evocativa della musica assumono un ruolo centrale. Nel Salento, come in altri 

territori del Meridione, ciò ha favorito la formazione e la diffusione di un patrimonio 

musicale specifico, all’interno del quale le bande musicali hanno svolto una funzione 

essenziale. In questo contributo si analizzeranno, attraverso alcuni esempi, le dinamiche di 

diffusione di tale patrimonio e i processi di inculturazione che evidenziano contatti 

significativi con altre aree dell’Italia meridionale. 

La Settimana Santa – memoria della Passione di Cristo e fulcro della religione 

cristiana – è molto più di un semplice calendario di celebrazioni: è un tempo 

sospeso, in cui la liturgia s’intreccia con la ritualità tradizionale. Nel Meridione 

d’Italia, in particolare, la teatralità del sacro e la potenza evocativa della musica 

rivestono un ruolo di primaria importanza. Qui la fede si esprime attraverso gesti, 

immagini e suoni dal forte contenuto simbolico, conservatisi sino ai nostri giorni, 

sia pur tra trasformazioni e ‘riplasmazioni’ che ne hanno garantito la continuità, 

tramandandosi di generazione in generazione.  

In questo contesto le bande musicali hanno svolto sin dalle loro origini un ruolo 

cruciale nella trasmissione e nella diffusione del vasto patrimonio musicale legato a 

questi riti, contribuendo alla perpetuazione di un repertorio che è diventato parte 

integrante dell’identità religiosa e culturale del territorio. 

 

1. I riti della Settimana Santa nel Salento 

La Settimana Santa è il tempo in cui la religiosità tradizionale si manifesta con 

maggiore intensità, dando vita a un universo rituale e simbolico che affonda le sue 

radici nel cristianesimo antico e medievale. Accanto alle celebrazioni ufficiali, che 

si aprono con la Domenica delle Palme e culminano nel Sabato Santo, si 



Alessio Stefàno 

 

 
96 

 

sviluppano pratiche devozionali che riplasmano il mistero pasquale in forme 

simboliche e profondamente comunitarie. 

Nel Meridione d’Italia, e in particolare nel Salento, la ritualità della 

Quaresima e della Settimana Santa si intreccia con elementi di matrice 

bizantina. Diffusa ancora oggi nell’area di Gallipoli è, ad esempio, la tradizione 

del Santu Lazzaru; un rito di questua in cui, attraverso l’esecuzione di un canto 

tradizionale che narra le vicende della resurrezione di Lazzaro, si raccolgono 

viveri e generi alimentari per la Pasqua1. Ancora, nella Grecìa Salentina, 

troviamo gli affini canti di Passione (Passiùna): vere e proprie sacre 

rappresentazioni che narrano le ultime vicende della vita terrena di Cristo2. Di 

chiara derivazione bizantina è anche la preparazione della cuḍḍura, il pane 

cerimoniale pasquale in uso un po’ dovunque nel Salento3. 

Un culto di origine tradizionale, ma forse di origine più tarda, è quello 

dell’Addolorata, che si celebra il venerdì che precede la Domenica delle Palme. 

Il dolore della Vergine si riattualizza e si rende vivo nell’immagine: la 

Madonna appare vestita di nero, una o più spade trafiggono il suo cuore; il 

fazzoletto nella sua mano ha appena asciugato le lacrime versate per la perdita 

dell’amato Figlio; lo sguardo è rivolto a cielo, verso il Padre.  

A livello popolare cristiano, infatti, culti e pratiche non possono prescindere 

dalla rappresentazione materica del Sacro4. 

La memoria dell’Addolorata è ancora oggi particolarmente viva e sentita a 

Gallipoli. A mezzogiorno in punto, il simulacro della Vergine esce dalla sua 

chiesa, alla presenza di una gran folla in preda alla commozione; da qui, si reca 

in Cattedrale, per poi – dopo la messa e l’esecuzione della tradizionale Frottola 

(una specie di oratorio sacro) – percorrere tutte le strade della città5. Durante la 

processione la banda musicale esegue delle composizioni scritte appositamente 

per la ricorrenza, gran parte delle quali di autori locali. 

 
1 La questua si svolge, solitamente, il Sabato delle Palme. In questo giorno, nella religione 

cristiana orientale si celebra la resurrezione di Lazzaro, prefigurazione simbolica della vittoria del 

Cristo sulla morte. Cfr. A. STEFÀNO, Il “Santu Lazzaru”: persistenze e trasformazioni di una 

tradizione nel Basso Salento, in «Palaver», 11, n. 1, 2022, pp. 65-110. 
2 Cfr. D. COSTA, I Passiuna tu Christù. Rito e teatro di una cantica popolare della Grecìa 

Salentina, in «Antropologia e Teatro», 2, 2011, pp. 140-169; L. CHIRIATTI, G. DE SANTIS, S. 

TORSELLO, Canti di Passione. Ce custi o gaddho na cantalìsi, Calimera, Kurumuny, 2007. 
3 Il termine deriva dal greco κολλύρα, e fa riferimento al pane che rappresenta Cristo. Era in uso, 

infatti, presso una setta di donne nell’Oriente Bizantino, lo scambio di pani benedetti in occasione di 

alcune importanti festività. Cfr. L. ORLANDO, Tesori da salvare. Canti, riti e tradizioni della Pasqua 

nella Grecìa Salentina, Martano-Calimera, Regione Puglia C.R.S.E.C. LE/40, 2002, pp. 13-16. 
4 I.E. BUTTITTA, Simulacri divini. Ruoli cultuali e pratiche devozionali, in T. PUGLIATTI, S. RIZZO, 

P. RUSSO, a cura di, Manufacere et scolpire in lignamine. Scultura e intaglio del legno in Sicilia tra 

Rinascimento e Barocco, Catania, Maimone, 2012, p. 697. 
5 C. PERRONE, Riti e manifestazioni di culto a Gallipoli. Tra storia mito e leggenda, Gallipoli-

Alezio, Regione Puglia C.R.S.E.C. LE/48, 2003., pp. 58-60. 



Diffusione e conservazione del patrimonio musicale per la Settimana Santa nel Salento leccese 

 

 
97 

 

Dopo la Domenica delle Palme, il Giovedì Santo segna l’inizio del Triduo 

pasquale. È il giorno in cui viene commemorata l’Ultima Cena. Uso diffuso nel 

Salento è l’allestimento degli Altari della Reposizione, comunemente chiamati 

“Sepolcri”. La musica lascia qui spazio al silenzio, che accompagna la visita 

notturna ai repositori da parte delle confraternite. Un silenzio interrotto solo dal 

rullo del tamburo e dal suono della tromba, che vuole imitare e simboleggiare il 

pianto della Vergine che cerca il Figlio, che sta per essere consegnato agli 

uccisori.  

Ha inizio il momento della penitenza e del dolore, il cui culmine è la 

processione del Venerdì Santo. Ad aprire il corteo è la Croce dei Misteri, densa 

di elementi simbolici: il calice, la corona di spine, il velo della Veronica, la 

lancia, i chiodi, il gallo, la tunica, la scala... È il sunto della Passione che sta 

per compiersi, o meglio, per essere rappresentata6. Seguono le statue, istantanee 

dei momenti salienti degli ultimi giorni terreni di Gesù: la preghiera nell’orto 

del Getsemani, la flagellazione, la Crocifissione, la deposizione nella tomba e, 

infine, il pianto di Maria. Il loro susseguirsi – in ordine rigorosamente 

cronologico – riattualizza i fatti della fede. Le barriere del tempo e dello spazio 

si dissolvono: tutto può nuovamente compiersi davanti agli occhi del fedele7. 

2. La musica del dolore 

La musica eseguita dalle bande assume un ruolo cruciale nella sacra 

rappresentazione della Passione: non è solo uno sfondo, una “colonna sonora”, 

ma parte integrante del rito, il mezzo attraverso cui l’esperienza del dolore 

viene amplificata, partecipata e condivisa.  

Per il cristiano, tuttavia, non può tutto concludersi nella morte. Secondo il 

progetto di redenzione in cui egli ha fede, vi è la certezza che dopo il dolore vi 

sarà la gioia, dopo la morte la vita. Il suo è dolore che si apre alla speranza.  

Gli aspetti simbolici appena delineati trovano la loro espressione musicale in 

un peculiare genere compositivo: la marcia funebre.  

Lo schema di queste composizioni si articola, infatti, in due parti distinte: la 

prima, generalmente in tonalità minore, è caratterizzata da un tono più cupo e 

sommesso, volto ad esprimere il dolore; la seconda, in tonalità maggiore, si 

contrappone nettamente alla prima, ed è caratterizzata da melodie dolci, che si 

delineano spesso in un piano-crescendo, sino alla conclusione8. 

 
6 Sull’origine delle sacre rappresentazioni nel Mediterraneo tardo-antico e bizantino si vedano G. 

LA PIANA, Le rappresentazioni sacre nella letteratura bizantina dalle origini al sec. IX. Con rapporti 

al teatro sacro d’Occidente, Grottaferrata, Tipografia Italo-Orientale “S. Nilo”, 1912, pp. 34-60; C. 

GINZBURG, Folklore, magia, religione, in Storia d’Italia, Torino, Einaudi, 1972, vol. I, p. 10 e passim. 
7 I.E. BUTTITTA, op. cit., p. 698. 
8 Simile schema affiora nelle marce funebri del repertorio ‘classico’ fin dal primo Ottocento, a 

testimonianza della diffusa circolazione di analoghi stilemi per funzioni e ambiti culturali diversi.  



Alessio Stefàno 

 

 
98 

 

In alcuni paesi del Basso Salento la marcia funebre trova ancora impiego 

(sebbene oggi molto meno frequentemente) anche nei cortei funebri, dove la 

banda rappresentava, almeno un tempo, un elemento essenziale della fase 

liminale del rito9. 

Tra le composizioni che hanno trovato, almeno nel Novecento, una capillare 

diffusione in ogni area del salentino troviamo, oltre a quelle di conosciuti autori 

pugliesi, come Biagio, Ernesto e Gennaro Abbate (nel fondo loro intitolato, di 

recente acquisito dal Conservatorio di Lecce, se ne contano una quindicina)10, 

Nino Ippolito (ad esempio Triste ricordo e Sul Golgota) e Maurizio Cancelli (in 

particolare Venerdì Santo e Ricordando Nicolino), la celebre Dolores di 

Giovanni Orsomando, le varie trascrizioni bandistiche della Marcia Funebre 

Sonata op. 35 n. 2 di Chopin e la marcia funebre dall’opera Jone, di Errico 

Petrella (specie nella sua strumentazione per banda di Vittorio Manente) 11.  

Una menzione a parte merita, invece, la celebre Una lagrima sulla tomba di 

mia madre, del compositore siciliano Amedeo Vella (1839-1923). Composta, 

secondo l’opinione comune, all'età di undici anni a seguito della morte della 

madre, questa marcia funebre ha avuto una grandissima diffusione in tutto il 

Meridione, a partire da Trapani, dove ancora oggi è la composizione più 

eseguita durante la processione dei Misteri12. 

3. Gli inni del Venerdì Santo nel Basso Salento 

Un discorso a parte meritano i numerosi inni, che – nel Salento, come in 

altre aree della Puglia e del Meridione – costituiscono il repertorio più 

caratteristico e significativo della Settimana Santa. 

Il canto di questi è previsto, di solito, nel corso delle processioni, ed è 

affidato ad un coro “popolare”, femminile o misto, accompagnato dalla banda.  

La modalità di esecuzione prevede spesso una formazione particolare, con il 

coro al centro e gli strumentisti all’esterno. Tale configurazione ha un risvolto 

pratico: il maestro può così agevolmente dirigere contemporaneamente il coro e 

la banda. 

Sembra che anticamente – e ciò accade ancora oggi in alcuni paesi – il canto 

degli inni fosse affidato alle sole donne, talora vestite di nero e velate.  

 
9 Sui rituali funerari come riti di passaggio si vedano: R. HERTZ, Contribution a une étude sur la 

représentation collective de la mort, in «L’Annés sociologique», 1907, pp. 48-137. R. HUNTINGTON, 

P. METCALF, Celebrazioni della morte. Antropologia dei rituali funerari, Bologna, Il Mulino, 1982. 

Sui riti di passaggio e il concetto di liminalità si rimanda al noto saggio di A. VAN GENNEP, I riti di 

passaggio, Torino, Bollati Boringhieri, 2012. 
10https://www.conservatoriolecce.it/index.php?option=com_content&view=article&id=69&Itemi

d=203 
11 Questi ultimi dati sono frutto di interviste recentemente condotte tra i musicanti più anziani. 
12 G. CAMMARERI, I misteri della sacra rappresentazione del Venerdì Santo a Trapani, Trapani, Il 

Pozzo di Giacobbe, 1998, p. 57. 



Diffusione e conservazione del patrimonio musicale per la Settimana Santa nel Salento leccese 

 

 
99 

 

Nella sacra rappresentazione dei Misteri, infatti, uomini e donne hanno dei 

ruoli ben definiti: mentre gli uni partecipano alla processione come penitenti o 

come portatori delle statue, le altre vi prendono parte attraverso il canto. Talora 

accade siano proprio le donne a portare la statua della Vergine Addolorata. 

Questo tipo di partecipazione femminile assume un significato simbolico ben 

preciso: Maria, insieme alle pie donne, segue Gesù sulla via verso il Calvario. 

Le donne, infatti, possono comprendere e condividere pienamente il dolore di 

una madre che ha perso il proprio figlio.  

Proprio alle donne si rivolgono i primi versi del canto ancora oggi eseguito a 

Copertino in occasione della processione del Venerdì Santo: 

Udite, figlie, udite 

e ricolmate il core 

d’altissimo dolore, 

di tenera pietà13. 

Composto dal maestro Giuseppe Tanese14, il brano rappresenta 

un’interessante sintesi tra due generi – quello della marcia funebre e quello 

dell’inno sacro – che offre, insieme al testo, un risultato di grande impatto 

emotivo che sicuramente avrà fatto scuola tra i compositori locali del XX 

secolo. 

Significative sono le ultime due strofe, dove ritorna il tema, tanto caro alla 

devozione tradizionale salentina, della Madonna che cerca il Figlio15: 

 

 

 

 

 

Sempre alle donne si rivolgono i versi dell’inno Stillatevi in pianto, forse 

contemporaneo a quello copertinese, il cui testo e musica vennero composti 

rispettivamente da Gioacchino Pelagalli e Luigi Visconti16: 

 
13 Il testo dell’inno è stato tratto dalle numerose registrazioni presenti in rete. 
14 Giuseppe Tanese nacque a San Giorgio Jonico nel 1861. Nella sua lunga attività musicale, fu 

maestro della banda di Copertino, città per la quale compose l’inno del Venerdì Santo. Morì nel 1928. 

Cfr. D. ELIA, “Udite gente, il maestro non è nato a Fasano”. Spigolature sul musicista Giuseppe 

Tanese, in «Fondazione Terra d’Otranto», https://www.fondazioneterradotranto.it/2024/06/21/udite-

gente-il-maestro-non-e-nato-a-fasano-spigolature-sul-musicista-giuseppe-tanese/ (consultato: 10-8-

2025).  
15 Cfr. F. DANIELI, Il rito bizantino in Terra d’Otranto. Chiarificazioni, radici e retaggi, in 

«Spicilegia Sallentina», III (2008), pp. 11-21. 
16 Gioacchino Pelegalli, di Maglie, fu letterato e insegnante ginnasiale. Luigi Visconti, immigrato 

dal Salernitano, fu valente compositore e maestro direttore della storica banda di Maglie: cfr. E. 

PANARESE, La processione del Venerdì Santo a Maglie, in «Fondazione Terra d’Otranto», 

https://www.fondazioneterradotranto.it/2013/03/29/la-processione-del-venerdi-santo-a-maglie/ 

(consultato: 10-8-2025).  

Guarda la nuda croce 

che a te, rivolta, dice: 

“ahi! mesta genitrice 

il Figlio tuo morì”. 

 

Sale l’infame monte 

con frettolosi passi 

e chiede ancor ai sassi 

“Il Figlio mio dov’è?” 

 

https://www.fondazioneterradotranto.it/2024/06/21/udite-gente-il-maestro-non-e-nato-a-fasano-spigolature-sul-musicista-giuseppe-tanese/
https://www.fondazioneterradotranto.it/2024/06/21/udite-gente-il-maestro-non-e-nato-a-fasano-spigolature-sul-musicista-giuseppe-tanese/
https://www.fondazioneterradotranto.it/2013/03/29/la-processione-del-venerdi-santo-a-maglie/


Alessio Stefàno 

 

 
100 

 

Stillatevi in pianto, 

pupille del core, 

che in croce svenato, 

già pende il Signore17. 

[…] 

 

L’inno ha trovato nel tempo una certa diffusione, tanto da essere eseguito 

ancora oggi in diversi paesi dell’area magliese, come a Scorrano, Muro Leccese e 

Cannole18. 

Sull’opposto versante della Penisola Salentina, Gallipoli - dove molto vivi e 

sentiti sono i riti della Settimana Santa - conserva il numero maggiore di 

composizioni per l’Addolorata e la Settimana Santa di tutto il Salento meridionale. 

Gran parte del repertorio è custodito nell’archivio della Confraternita del 

Crocifisso, che si è arricchito nel tempo di composizioni originali e tutte ad uso 

esclusivo, grazie alla donazione di molti autori locali. Tra Otto e Novecento 

possiamo ricordare i maestri Panìco, Monticchio, Bianco e Stefanelli. Tra i 

contemporanei, che hanno pure donato le loro composizioni alle diverse 

confraternite, ricordiamo Luigi Cataldi, Luigi Solidoro, Enrico Tricarico, Alessandro 

Manzolelli, Cosimo Ponticelli e Francesco Caporale. 

Per quel che riguarda gli inni, molto suggestivo è quello per voci bianche 

intitolato Cristo è morto, è morto il Santo, composto nel 1890 da Ercole Panico su 

testo di Agostino Cataldi Senior. Molto conosciuto è anche quello dal titolo Ahi! 

Sventura, la cui musica venne composta nel 1881 da Giovanni Monticchio, sul 

testo del poeta Alberto Consiglio19.  

La circolazione di inni e composizioni di origine gallipolina fu però sempre 

confinata alla sola cittadina ionica, in quanto, come si accennava, queste sono state 

donate ad uso esclusivo, dagli stessi autori, alle diverse confraternite.  

 Alezio, a poca distanza da Gallipoli, conservava due inni per il Venerdì Santo. 

Quello ancora oggi in uso s’intitola Gesù è morto. Autore del testo fu il presbitero 

Pasquale Rizzello, mentre la musica fu composta dal musicista aletino Francesco 

De Santis nel primo quarto del Novecento. Anche qui, il tema dominante è quello 

della Madre che piange il figlio, soprattutto nelle ultime due strofe: 

 

 

 

 

 

 
17 Ringrazio il prof. Mario De Donno per avermi gentilmente fornito il testo dell’inno.  
18 La versione di Muro Leccese venne strumentata per banda dal maestro Maurizio Cancelli. Lo 

ringrazio anche per le preziose informazioni sull’area di diffusione dell’inno. 
19 La partitura autografa si conserva nella sopracitata Confraternita del Crocefisso di Gallipoli. 

Di Maria che langue e geme,  

già divisa dal suo bene, 

alme affida il duol, le pene, 

deh, venite a lacrimar! 

 

Su quel freddo e duro sasso  

che raccoglie il caro Figlio, 

fisso sguardo, immoto il ciglio, 

sta la Madre a lacrimar. 



Diffusione e conservazione del patrimonio musicale per la Settimana Santa nel Salento leccese 

 

 
101 

 

Il secondo inno aletino, oggi non più in uso, sembra avere avuto origine, 

in realtà, a Tuglie. Questo venne composto dallo stesso maestro De Santis 

per la processione del Cristo Morto e dell’Addolorata organizzata dalla 

Confraternita di San Giuseppe della Buona Morte20. 

Molto interessante è il caso di Nardò, dove la diffusione dell’inno ancora 

oggi eseguito il Venerdì Santo sembra essere stata di iniziativa vescovile. 

Qui, infatti, la composizione conosciuta come Sulla salma insanguinata, 

pare sia stata portata dal vescovo Giuseppe Ricciardi nel tempo del suo 

episcopato neritino (1888-1908). L’inno, infatti, venne composto da 

Giuseppe Cacace (1828-1891) e pare sia da considerarsi come la più antica 

composizione scritta per i riti della Settimana Santa di Taranto. Ricciardi e 

Cacace, infatti, erano compaesani. L’inno veniva eseguito durante la 

processione da un coro di voci bianche (composto da donne, adolescenti e 

fanciulli) che si disponeva, insieme alla banda, dietro alla statua 

dell’Addolorata, portata in processione dalle “pie donne”21. 

I casi appena menzionati bastano a mostrare come in alcune aree, come il 

versante centro-orientale del Salento, le composizioni per la Settimana 

Santa, abbiano avuto una diffusione capillare, spesso dovuta all’azione nel 

territorio dei concerti bandistici locali. Altrove, come nell’area ionica tra 

Gallipoli e Taranto, questo repertorio ha avuto una circolazione minore, e 

ciò sia per volere degli stessi autori, sia a causa del forte senso identitario 

con cui le comunità stesse vivono i riti della Settimana Santa. Solo in alcuni 

casi, come a Nardò, limitati fenomeni di circolazione sono riscontrabili, e 

ciò grazie all’iniziativa ecclesiastica. 

Un discorso a parte meritano invece i testi degli inni. Dove non è 

documentata l’azione compositiva di poeti e letterati locali – come alcuni 

dei casi summenzionati – possono riscontrarsi interessanti fenomeni di 

inculturazione poetica, in cui testi provenienti da altri contesti vengono 

assimilati, reinterpretati e integrati nei riti locali. 

 

 

 
20 Ringrazio Vincenzo Guida, capobanda artistico del Concerto Bandistico “Città di Taviano” per 

le preziose informazioni sugli inni di Alezio e Tuglie. 
21 Cfr. S. BOVE BALESTRA, Antiche memorie dei riti e commemorazioni della Settimana Santa a 

Nardò prima della riforma liturgica (Costituzione Dogmatica “Sacrosanctum Concilium” del 

Concilio Vaticano II (4.XII.1963), in «Fondazione Terra d’Otranto», https://www.fondazione 

terradotranto.it/2020/04/06/riti-e-commemorazioni-della-settimana-santa-a-nardo/ (consultato: 1-9-2025).  



Alessio Stefàno 

 

 
102 

 

4. I testi: due casi di inculturazione 

L’inno per il Venerdì Santo di Casarano, noto localmente col titolo Vieni, 

o morte, fu composto da Ernesto Romano, maestro della banda cittadina, 

probabilmente poco prima della sua scomparsa, avvenuta il 3 aprile 194222. 

La sorte ha voluto che il maestro morisse proprio nel giorno del Venerdì 

Santo. Secondo la tradizione locale, sarebbe stato colpito da un malore 

improvviso mentre dirigeva la banda e il coro durante la processione. Alcuni 

affermano che il maestro si sia improvvisamente accasciato al suolo durante 

l’esecuzione del ritornello dell’inno23, che così recita: 

Vieni, o morte, sii pietosa. 

Vieni, o morte e asciuga il pianto. 

Qui mi fermo, al legno accanto 

dov’è morto il mio Signor. 

Il resto del testo comprende quattro strofe24: 

 

 

 

 

 

 

I versi dell’inno di Casarano mostrano una certa affinità con quelli di 

alcuni canti tradizionali per la Settimana Santa, documentabili in diverse 

regioni dell’Italia centro-meridionale25. Uno di questi canti è comunemente 

 
22 Ernesto Romano nacque a Casarano il 19 aprile 1877. Sul ‘ricordino’ della sua morte si legge: 

«La sua vita fu tutta dedicata all’amore per la famiglia e per l’arte della musica, sua innata passione. 

Fu maestro e Direttore di vari concerti musicali e si distinse nel pregio delle sue riduzioni geniali e 

istrumentazioni sue proprie. Buono, bravo, sempre gioviale, umile, generoso, scosse e commosse tutti 

alla sua morte improvvisa». 
23 Le informazioni qui riportate le devo al racconto di molti miei compaesani. Tra loro ricordo 

mia nonna, Rosaria De Filippo, e numerosi musicanti casaranesi oggi non più in vita. 
24 Il testo è quello ufficiale, conservato nell’Archivio della Confraternita dell’Immacolata di 

Casarano. Ringrazio il priore, Aronne De Nuzzo, per la sua disponibilità.  
25 È possibile reperire svariate versioni del canto consultando i testi e le numerose registrazioni 

disponibili sul web. Ringrazio, inoltre, l'amico e studioso di storia patria Fabio Cavallo, per aver 

condiviso con me alcune sue personali ricerche ancora inedite. 

Ahi dolore, ahi pene amare! 

È già morto il Padre mio. 

Deh, perché non muoio anch'io 

dove è morto il mio Signor? 

E tu, intanto, Croce augusta, 

sfolgorante tron d’amore, 

stempra in pianto questo cuore 

onde pianga il mio Signor. 

 

Croce augusta, al cor ti stringo 

come stretta t’ha il mio Bene. 

Ahi crudeli, ahi acerbe pene, 

il mio Padre non è più. 

Ora a Te mi volgo, Madre, 

e dolente a’ piè del legno 

io ti prego a farmi degno 

le mie colpe a deplorar! 

 



Diffusione e conservazione del patrimonio musicale per la Settimana Santa nel Salento leccese 

 

 
103 

 

noto col titolo Sfogherò gli affetti miei. A titolo esemplificativo, riportiamo 

qui una versione registrata a Lattarico, in provincia di Cosenza26: 

 

 

 

 

 

 

L’inno composto da Ernesto Romano ha avuto una diffusione piuttosto 

limitata. Oltre che a Casarano, la sua esecuzione è documentata soltanto a 

Salice Salentino, dove viene eseguito in una tonalità differente e in una 

versione armonicamente semplificata. 

Una menzione a parte merita, infine, l’Inno al Cristo Morto di Racale, 

ancora oggi rappresenta un simbolo di orgoglio identitario per questa 

cittadina del Basso Salento.  

Già ad una prima analisi della partitura e del testo, emergono alcuni 

elementi che indicano una lunga gestazione, forse articolata in più fasi, con 

diverse fonti di ispirazione e un prolungato periodo di trasmissione affidata 

essenzialmente al linguaggio non scritto. Diamo uno sguardo al testo27: 

 

 

 

 
26 I versi che seguono sono stati trascritti a partire da una registrazione effettuata nella chiesa di 

San Nicola a Lattarico, durante una rassegna dedicata ai canti della Passione: 5. “Sfogherò gli affetti 

miei”, in Canti della Passione (Associazione “Hetriculum”, Lattarico, 2011). Un’altra versione del 

canto, con melodia differente ma testo molto simile è stata registrata da Davide Laurino a Campagna 

(Salerno) ed è reperibile facilmente sulla piattaforma YouTube. Versi simili sono contenuti anche in 

un breve “Canto della Maddalena”, registrato nel 2013 a Villa Petto (Teramo): Dolente e pentita mi 

butto ai tuoi piedi, con lacrime e sospiri ti invoco: pietà, pietà, pietà, pietà! Signor pietà! Sfogherò gli 

affetti miei nel silenzio e nel dolore, pianto amaro in tutte l’ore verserò sul mio Gesù. Alzati o 

Maddalena, che Dio ti ha perdonato tutti i tuoi peccati, e non offenderlo più. (Il canto è conservato 

nell’Abruzzo Digital Archive (https://www.gransassolagaich.it/video/il-canto-della-maddalena/ 

consultato: 1-9-2025). 
27 Nella redazione di questo studio si è fatto riferimento alla registrazione avvenuta durante una 

rassegna tenutasi nel marzo 2011 presso la chiesa di San Martino di Tours a Taviano. La musica è 

stata eseguita dal Concerto Bandistico Municipale “Città di Taviano”, accompagnato dal canto della 

Corale “Maria SS. Addolorata” di Racale e del solista Gianni Verardi. 

Sfogherò gli affetti miei 

nel silenzio e nel dolore, 

pianto amaro in tutte l’ore 

verserò sul mio Gesù. 

Bagnerò di pianto il legno 

dov’è morto il dolce bene; 

ai crudeli acerbe pene, 

           il mio Padre non è più. 

Egli pende dalla croce, 

lacerato, morto, esangue, 

dalle vene tutto il sangue 

ha versato per amor.  

Son tradite, son squarciate, 

quelle mani sue divine, 

ed un serto di aspre spine 

           il suo capo cinge ancor. 

https://www.gransassolagaich.it/video/il-canto-della-maddalena/


Alessio Stefàno 

 

 
104 

 

 

 

 

 

 

 

 

È possibile a mio avviso, che primo nucleo della composizione siano gli 

ottonari centrali, poiché è in questa sezione che l’inno – sia dal punto di 

vista musicale che testuale – risulta avere una certa coerenza interna. I versi 

iniziali e finali sembrano invece frutto di aggiunte e rielaborazioni successive. 

Alquanto curiosa è l’origine dei versi introduttivi, che risultano essere un 

adattamento dell’incipit di una lirica del poeta napoletano Giulio Genoino 

(1771-1856), composta «In morte Di S.A.R. Clementina D’Austria Principessa 

Ereditaria del Regno delle due Sicilie»28: 

 Dunque estinta è la speme più cara 

che ci visse nel petto finora? 

Al seren d'una splendida aurora 

[…] 

I versi successivi, invece, sono tratti da un componimento del sacerdote 

gallipolino Cristiano Garzia, intitolato Egli è morto, la cui stesura è datata al 

186029: 

Egli è morto: il Dio dei forti, 

è spirato in su la Croce. 

Dei Cherubii le corti 

mute stanno pel dolor 

[…] 

I casi summenzionati, pur nella loro eterogeneità, testimoniano come il 

repertorio musicale legato alla Settimana Santa nel Basso Salento sia frutto 

di un processo di inculturazione stratificato, in cui fonti colte e tradizionali 

si intrecciano in modo originale. La trasmissione orale, le rielaborazioni 

 
28 Opere liriche di Giulio Genoino, vol. IV, Napoli, Nella Stamperia della Società Filomatica, 1825, 

p. 24. 
29 Sottotitolo: Il Venerdì Santo alla predica sulla tomba di N. S. G. C. Confraternita del SS. 

Crocifisso. Cfr. E. TRICARICO, Vincenzo Alemanno, Alezio, Glissato Edizioni Musicali, 2021, p. 100. 

E tu vieni o mortale 

e contempla come un Dio, 

di tua colpa pagar dee il Fijo, 

all’Eterno Genitor. 

Ah voi di Solima, figli dolenti, 

ah dov’è quel figlio del nostro amor. 

Su! Voi cercate con mesti accenti 

      il prediletto del vostro amor. 

Dunque estinta la speme più cara 

che nutrimmo nel petto sinora 

al chiaror di una splendida aurora. 

Egli è morto! Il Dio dei forti! 

È spirato in sulla croce. 

Sulla vetta del Calvario, 

duro legno inalberato. 

Su quel legno insanguinato 

pende il corpo del Signor. 

 



Diffusione e conservazione del patrimonio musicale per la Settimana Santa nel Salento leccese 

 

 
105 

 

testuali e le contaminazioni hanno portato alla creazione di un patrimonio 

che, pur circoscritto, rivela una sorprendente ricchezza espressiva. 

Considerazioni conclusive 

Il ruolo delle bande musicali nelle cerimonie collettive della Settimana 

Santa va ben oltre il semplice accompagnamento sonoro. Queste, infatti, 

contribuiscono alla costruzione di un “ponte emotivo” tra la dimensione 

sacra e la vita quotidiana, capace di tradurre in musica il dolore, la 

devozione e il senso di comunità. Attraverso le marce funebri e gli inni, le 

bande riescono non solo a trasmettere emozioni, ma anche a rinsaldare i 

legami e coinvolgere l’intera comunità in un’esperienza condivisa del sacro. 

Questa funzione ha favorito, nel tempo, lo sviluppo di un ampio 

repertorio musicale, la cui conservazione e diffusione sono state affidate, 

spesso, alle stesse bande, che ne sono diventate custodi e interpreti.  

Negli ultimi anni, anche nel Basso Salento, si è assistito a una crescente 

attenzione verso la valorizzazione di questo patrimonio, grazie a progetti e 

rassegne musicali dedicate alle musiche della Settimana Santa. Particolare 

rilievo è stato dato agli autori pugliesi, sia storici che contemporanei, con 

iniziative che hanno unito l’esecuzione pubblica alla guida all’ascolto, 

restituendo così significato e contesto alle composizioni30. 

Le bande musicali si affermano dunque come strumenti di educazione e 

di trasmissione culturale, capaci di unire generazioni diverse e di mantenere 

viva la memoria dei riti tradizionali. In esse si riconosce non solo una 

funzione artistica, ma anche sociale e culturale, che merita attenzione e 

sostegno per il futuro. 
 

 

 

 

 

 

 

 
30 Nel Salento leccese ne sono esempio i concerti in chiese e teatri organizzati dalle diverse 

associazioni musicali nel periodo della Settimana Santa e il progetto “La Settimana Santa nel Salento: 

aspetti storico culturali e patrimonio musicale”, a cura dell’associazione musico-culturale “Santa 

Cecilia” - Concerto Bandistico Municipale “Città di Taviano”, patrocinata dell’Università del Salento, 

https://www.ilgallo.it/dai-comuni/specchia/la-musica-della-settimana-santa-liniziativa-che-e-piaciuta-

a-tutti/ (consultato: 1-9-2025).  

https://www.ilgallo.it/dai-comuni/specchia/la-musica-della-settimana-santa-liniziativa-che-e-piaciuta-a-tutti/
https://www.ilgallo.it/dai-comuni/specchia/la-musica-della-settimana-santa-liniziativa-che-e-piaciuta-a-tutti/


Alessio Stefàno 

 

 
106 

 

 

 

Processione della Settimana Santa a Poggiardo negli anni Cinquanta . (Foto collezione privata). 


